Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021) ISSN 2448-7317

UTILLAJE MENTAL, UN CONCEPTO PARA EL ESTUDIO DEL
PENTECOSTALISMO EN MEXICO DESDE LA PSICOLOGIA HISTORICA

* k¥

MENTAL APPARATUS, A CONCEPT FOR THE STUDY OF
PENTECOSTALISM IN MEXICO FROM HISTORICAL PSYCHOLOGY

Carlos Enrique Torres Monroy"

Seccidn: Articulos
Recibido: 15/12/2020
Aceptado: 03/02/2021
Publicado: 12/04/2021

Resumen

A partir del concepto de utillaje mental, empleado por Lucien Febvre para analizar las
sensibilidades colectivas durante la época del tedlogo Francois Rabelais, este articulo
explora las formas que delinearon la atmdsfera mental que caracterizé al movimiento
pentecostal en México. Esta expresion del cristianismo protestante o evangélico llego
al pais a principios del siglo XX, de la mano de predicadores que alentaban practicas
de gran efecto sensorial sobre los creyentes, como la sanacion. Con base en
personajes, cuya legitimidad como ministros pentecostales fue puesta en duda, se
intenta hacer un ejercicio de psicologia historica que entiende a los individuos en
funcién de los sentimientos y percepciones que comparte con los colectivos. Se parte
del supuesto de que el utillaje mental de estos predicadores les permitid convencerse
y convencer a los demas del mensaje que difundian, el cual formaba parte de
creencias de largo aliento en el mundo protestante anglosajon.

Palabras Clave: carisma religioso, avivamiento evangélico, sanacion pentecostal,
psicologia colectiva, historia de las sensibilidades

' Profesor de la Escuela Nacional de Antropologia e Historia. Correo electronico:

carlos tmy@hotmail.com



mailto:carlos_tmy@hotmail.com

Garlos Enrique Torres Monroy

Abstract

Through the concept of mental apparatus, used by Lucien Febvreto analyze collective
sensibilities during the time of the theologian Francois Rabelais, this paper explores
the ways that delineated the mentalatmosphere that characterized the Pentecostal
movement in Mexico.This expression of Protestant or Evangelical Christianity came to
the country at the beginning of the 20th century, at the hands of preachers who
encouraged practices of great sensory effect on believers, such as healing. Based on
characters, whose legitimacy as Pentecostal ministers was questioned, an exercise in
historical psychology is attempted that understands individuals based on the feelings
and perceptions they share with groups. It is based on the assumption that the
mental tools of these preachers allowed them to convince themselves and others of
the message they spread, which was part of long-term beliefs in the Anglo-Saxon
Protestant world.

Key words: religious charisma, evangelical revival, pentecostal healing, collective
psychology, history of sensibilities

149

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

Introduccion

La siguiente historia comienza con un personaje desapercibido. Se llamaba
Ricardo Pérez Gallardo y se hacia llamar el"hombre de los milagros”. En 1936
lleg6 a la Ciudad de México proveniente de Estados Unidos y se integro a una
iglesia evangélica en la que participaba como "ayudante”. Al afio siguiente
regreso a la union americana para volver con su familia y radicar en la ciudad de
Puebla. Aunque volvié a involucrarse con aquella comunidad religiosa, Pérez
expresé su inconformidad por las doctrinas y practicas llevadas a cabo, las
cuales fueron razon suficiente para abandonarla. Luego de su partida comenzé
a realizar labores filantropicas en la capital del pais, pero ante su fracaso prefirid
dedicarse a otra cosa. Con la ayuda de unos seguidores se promocioné como
un taumaturgo que curaba a las personas tocandolas y orando por ellas, para lo
cual cobraba cincuenta centavos y vendia fotografias en las que se relataban sus
cualidades de sanador.

Lo anterior se sabe gracias al misionero Axel Anderson, quien relaté las
andanzas del "Hombre de los milagros” a través de su periddico Luz y
Restauracion (1938). Al predicador extranjero no le preocup6 el supuesto don
de sanacion, sino el lucro y el titulo con el que se presentaba Pérez. Desde su
perspectiva, aquel hombre era un apdstata, un blasfemo y un charlatan, pues
escuché que cobraba incluso a no enfermos, pero que aun asi pudo convencer a 150
unos cuantos “ofuscados”. Por todo esto Anderson escribié a quienes estaban
siendo seducidos por el taumaturgo para que “se desengafen de su error y
salgan de aquellas infructuosas obras de las tinieblas” (p. 4).

Este caso no fue Unico. En 1922 un hombre llamado Pedro Duran declaré en
una iglesia evangélica de Torredn, Coahuila, que era un mesias y que se le debia
de adorar como tal. Dos afios después llegaron a la misma ciudad unos
hombres que se llamaban asi mismos Saulo y Silas, nombres tomados de
personajes biblicos. De acuerdo con el escritor y clérigo evangélico Manuel
Gaxiola (1970), estos Ultimos se hacian pasar como apostoles de Jesucristo e
interpretaban su papel vistiendo con tunicas, huaraches, dejandose crecer la
barba y sin asearse. Pese a que esta comunidad religiosa contaba con un
ministro de culto, su dedicacion a tiempo parcial hizo que Saulo y Silas
acapararan influencia:

Hicieron que la gente entrara descalza al culto, les prohibieron que se peinaran y
usaran brillantinas; afirmaron que los cristianos debian confiar exclusivamente en el
Sefor para recibir su sanidad, pues el uso de las medicinas era prueba irrefutable
de falta de fe y consecuentemente, admision tacita de que el creyente estaba en
pecado; asi que llegd al extremo de prohibir el uso de toda medicina, incluyendo la
aspirina y mentolato, y cuando descubrian que alguno de los miembros habia
usado medicina, lo reprendian y aun lo excomulgaban de la iglesia (Gaxiola, 1970,

p. 10).

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Garlos Enrique Torres Monroy

Estos personajes pertenecieron a una rama del cristianismo protestante
denominada pentecostal.Dicho término proviene del texto biblico de Hechos de
los Apostoles, el cual relata cdmo los seguidores de Jesucristo fueron
bautizados por el Espiritu Santo durante la festividad judia del Pentecostés, lo
que provocd que recibieran distintos dones para que emprendieran su labor
evangelistica: hablar en lenguas extranjeras, sanar a enfermos por medio de la
oracion y exorcizar a personas endemoniadas. A partir de este relato, desde
finales del siglo XIX, surgieron movimientos que reivindicaron la practica de
invocar al Espiritu Santo para obtener alguno de estos dones, en particular el de
la sanacién. Aquellos que afirmaron recibir este don ganaron cierto prestigio
como lideres carismaticos, cuya legitimidad se fincé mas en sus atributos como
sanadores que en el respaldo de una institucion religiosa, tal como ocurrié con
los casos antes mencionados.

Mas alla de analizar el conflicto entre estos actores taumaturgos y los
representantes de las instituciones religiosas que los denunciaron, lo que este
articulo busca es aproximarse a las estrategias que emplearon los primeros para
ganar adeptos. Para ello se recurrira al concepto de utillaje mental, desarrollado
a partir del dialogo entre la historia y la psicologia que incentivaron los
fundadores de la revista Annales de Historia Economica y Social, Marc Bloch y
Lucien Febvre. Este acercamiento permitié pensar los problemas sociales a partir
de la atmdsfera mental de ciertas épocas, lo que explica las diversas formas en 151
que los colectivos pensaron, se sensibilizaron y actuaron frente al entorno que
los rodeaba.Bajo esta perspectiva se puede comprender el ambiente mental
donde estos sanadores pentecostales se desenvolvieron, caracterizado por la
presencia de practicas religiosas populares emanadas del catolicismo y del
espiritismo, asi como de otros grupos protestantes que creian en la invocacion
al Espiritu Santo, pero que eran escépticos con respecto a la vigencia
contemporanea de aquellos dones.

México, tierra de santones y sanadores

Tal como ocurrié con el llamado “hombre de los milagros”, estos personajes se
dieron a conocer por la extravagancia de sus acciones, mismas que fueron
relatadas a manera de acusacién por lideres que defendian la ortodoxia de su
confesion religiosa, la del pentecostalismo. Esto explicaria la ausencia de mas
referencias sobre aquellos hombres en otras fuentes de informacion, como en
publicaciones religiosas y seculares, o incluso en los expedientes de la Secretaria
de Gobernacion relacionados con las violaciones a la ley de cultos, localizados
en el Archivo General de la Nacién. Por el contrario, hay mas datos acerca de los
llamados santos populares: Teresa Urrea, Pedrito Jaramillo y el Nifio Fidencio,
famosos por realizar curaciones milagrosas. A ellos se suman los cultos a las
animas de personajes controvertidos como El Tiradito, Jesus Malverde y Juan
Soldado. Aunque estas manifestaciones de devocién popular pueden explicarse

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

a partir del abandono parcial o total de las instituciones religiosas en el norte de
México, desde finales del siglo XIX hasta la primera mitad del XX, su
propagacion responde a procesos de reconfiguracion simbdlica por parte de los
devotos. A partir del estudio de Juan Soldado, Paul Vanderwood (2004) se
preguntd por los mecanismos que influyen en la eleccion de un santo por parte
de los creyentes, decision en la que entra en juego la construccion de una
“leyenda constantemente agitada y aumentada por sus seguidores y probada
por los curiosos y los confundidos (p. 245).

En cuanto a los personajes que realizaron su obra taumaturgica en vida,
ademas de la construccidon hagiografica que pudieron realizar los devotos, su
presencia es comprensible gracias al carisma que tuvieron. Dicho concepto ha
sido trabajado desde la sociologia por Max Weber (1978) para explicar la
legitimidad que logran alcanzar distintas figuras de autoridad, en particular las
religiosas. Desde su perspectiva, la creencia en lo extraordinario es un
componente en el que se finca la legitimidad de un lider carismatico, lo cual
crea una necesidad constante por demostrar que la persona tiene facultades
sobrenaturales. Por lo tanto, la creencia, la devocion o la fe "y la presunta
autoridad que se funda en ella, desaparecen, o amenazan desaparecer, en
cuanto falta una "demostracion” y en cuanto la persona carismaticamente
calificada parece haber quedado despojada de su poder magico o abandonada
por su dios” (p. 48). El caso del Nifio Fidencio, estudiado por Olimpia Farfan 152
Morales (2007) demuestra como el carisma no solo guarda relacion con los
atributos taumaturgicos del lider, sino también con su comportamiento:
bondadoso, juguetdn, célibe. Para la autora esto explicaria el por qué entre
1928 y 1929 hubo una aparente “fiebre de "nifios” curanderos en toda la regién
del noreste que querian a toda costa alcanzar el prestigio de Fidencio y superar
su carisma” (p. 191).

Las demostraciones que realizan los dirigentes carismaticos para legitimar
su autoridad reflejan un escenario de constantes pugnas entre lideres o, como
lo aborda Pierre Bourdieu, agentes religiosos que compiten en un campo donde
se producen, distribuyen y consumen bienes sacros. Este enfoque socioldgico,
trabajado por multiples autores entre los que destaca Manuela Canton (2001),
apunta al estudio de las diferentes estrategias que los agentes, “portadores de
capital”, llevan a cabo, las cuales “dependeran de la posicién que ocupan en el
campo (esto es, en la distribucion del capital especifico), pero también de la
percepcion que tienen en el campo (esto es, de su punto de vista sobre el
campo, que a su vez depende de la posicion dentro del campo)” (p. 224). Bajo
esta Optica se puede entender el papel de Axel Anderson y del “"hombre de los
milagros” como agentes competidores dentro del campo religioso evangélico,
en el que cada uno posiciona sus bienes simbdlicos y percibe los del otro. De
igual forma se podrian ver a Saulo y a Silas como agentes carismaticos que
tuvieron que demostrar su legitimidad frente a Antonio Nava, misionero de la
Iglesia Apostolica de la Fe en Cristo Jesus. De acuerdo con Gaxiola, el ministro y

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Garlos Enrique Torres Monroy

un ayudante se enfrentaron a los autoproclamados apdstoles por medio de un
desafio que consistia en que ambos hombres se dejarian cortas sus barbas; ellos
aceptaron porque afirmaron que cualquiera que los tocase recibiria fuego del
cielo. Cuando se llevd a cabo el reto en el templo de Torredn y no pasaba nada
“ya no pudieron presumir de tener poderes especiales y la demas gente pudo
entonces prestar mas atencion a lo que Nava decia” (1970, p. 36).

Los ejemplos anteriores revelan una competicién por el carisma religioso
gue no son tan visibles en los otros taumaturgos. La Santa de Cabora, Pedrito
Jaramillo y el Nifo Fidencio fueron personajes cuyos devotos podian seguir
siendo catdlicos gracias a la flexibilidad mostrada por su jerarquia. En cambio,
Ricardo Pérez, Saulo y Silas y el mesias Duran se enfrentaron a instituciones
religiosas pentecostales, con las que tuvieron que competir en los ambitos de la
oferta simbdlica de bienes (la sanacion por medio de la oracion), los organismos
de produccion (las iglesias), y los productores de aquellos bienes (misioneros y
ministros). Desde una sociologia del protestantismo, Roger Mehl (1966) ha
trabajado las pugnas entre lo institucional y las disidencias como una forma de
restaurar o mantener los poderes carismaticos. En este proceso entra en escena
lo que él considera como “estructura del culto”, que entre los actores y grupos
disidentes se caracteriza por un “antiliturgismo” abierto a la subjetividad de los
participantes y que, a su vez, proyectan una “atmosfera calida de emocion y
fraternidad en que se desarrolla, por el entusiasmo que produce” (p. 261). Esto 153
explicaria lo que relaté Manuel Gaxiola acerca de los cultos en las iglesias
evangélicas que estuvieron controladas por Saulo y Silas: "cada servicio era un
completo desorden, todos podian proceder como les placiera siempre que
afirmaran ser guiados por el Espiritu Santo. Los que no seguian tales practicas
eran tratados como cristianos infieles y algunos dejaron de asistir a los cultos”
(1970, p. 2).

El movimiento pentecostal comenzoé su obra misionera a principios del siglo
XX. Uno de sus primeros misioneros fue el sueco Axel Anderson, quien se
establecié en San Luis Potosi en 1919 y dos afios después colabord con otros
misioneros extranjeros y creyentes mexicanos para fundarcentros de culto en la
Ciudad de México (De la Luz Garcia, 2010). La trayectoria de Anderson por
México, en la que editd su periddico Luz y Restauracion, permite reconocer su
postura frente la sanacion milagrosa. En uno de sus articulos explicé que el “don
de sanidades” era util para el crecimiento de las iglesias, pero al mismo tiempo
criticd las posturas de aquellos que rechazaban el uso de medicamentos; bajo
su criterio el consumo de medicinas no podia ser pecado debido a que
proporcionaban un “alivio”, aunque también reconocia que éstas eran el "Unico
medio de salud” (1936, p. 7). Con estos elementos la postura del misionero
frente al "Hombre de los milagros” comienza a tener sentido. Aunque no se
revela que Ricardo Pérez estaba en contra de las medicinas, el hecho de que
cobrara por cada oracion que realizaba indica que, posiblemente, negaba su
eficacia. Mas explicitos fueron Saulo y Silas, pero también otros ministros

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

afiliados a la Iglesia Apostolica de la Fe en Cristo Jesus, quienes prohibieron
hasta el uso de “talco” bajo la amenaza de ser “excomulgados” (Gaxiola, 1970, p.
10).

Hasta ahora el analisis de los taumaturgos evangélicos, desde una optica
sociologica, ha permitido visualizar la problematica del carisma y su legitimidad
a partir de los dones que se obtienen al invocar la presencia del Espiritu Santo.
Detras de la excentricidad de estos personajes se oculta la atmdsfera emocional
que explica Roger Mehl y que es aplicable a los cultos pentecostales:

caracter sentimental de los cantos que hacen el mismo efecto que ciertas
canciones modernas, prolongacién de estos cantos repetidos con frecuencia;
fuertes ataques del predicador al auditorio, predicacién larga, saturada de
superlativos y exclamaciones; llamamiento al arrepentimiento, seguido de una
respuesta inmediata por determinados miembros de la asamblea, cuya penitencia
se extiende insensiblemente y actla por contagio (1966, p. 261).

La naturaleza emotiva de estos fendmenos implica tomar una distancia de los
carismas y los campos en favor del estudio de la psicologia de los colectivos. A
partir del psicélogo Wilhelm Wundt, quien acufié la nocidén de colectividades
mentales, y del sociélogo Emile Durkheim, conocido por su propuesta de las
representaciones colectivas, Pablo Fernandez Christlieb (2006) condensé la
reflexion que hubo a principios del siglo XX sobre la importancia de superar el 154
analisis del pensamiento individual, caracterizado por su estancamiento frente a
los sentimientos y a las memorias de las sociedades. Con estas bases, el estudio
de los fendmenos sociales, incluido el religioso, ya no se reduce a la busqueda
de las funciones o relaciones y se aventura al analisis de los afectos,
percepciones y sensibilidades; lo que implica dejar lo inmediato y buscar
problemas de larga envergadura temporal. Pese a que este enfoque de
psicologia colectiva tuvo poco eco entre los seguidores de Durkheim debido a
que, como lo sefiala Fernandez, “abandonaron la historia como medio necesario
de la comprensién de la realidad, y la cambiaron por los datos que se podian
extraer de la inmediatez de la actualidad” (p. 38), el filésofo Henri Berr recuperé
el concepto y lo enlazo6 con el de psicologia historica.

Ahora bien, trasladar este problema a los taumaturgos pentecostales
supone observarlos mas alla de las funciones que cumplieron en el campo
religioso evangélico, asi como los efectos que provocaron entre sus devotos y
sus opositores misioneros. Por lo tanto, una psicologia histérica del
pentecostalismo se interesaria por el entorno afectivo que producen sus
practicas devocionales, asi como por las percepciones y sensibilidades que
acogen los creyentes, las cuales recogieron de manera extrema tanto el
"hombre de los milagros” como Saulo y Silas. Pero antes de continuar con esta
reflexion, es necesario aproximarse a los debates con los que se intento
entrelazar a la psicologia y a la historia.

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Garlos Enrique Torres Monroy

Colectividades e individuos en la psicologia historica

El interés de Henri Berr por desprenderse de una historia erudita, pero que
mantuviera su caracter cientifico, lo llevo a fundar en 1900 la Revista de Sintesis
Historica para proponer un esquema epistemoldgico en el que dialogaran las
distintas ciencias sociales, encabezadas por una historia filtrada por lo
psicologico. De acuerdo con André Burguiere (2006), el proyecto de Berr
armonizé con la propuesta socioldgica de Durkheim que enfatizaba la atencidon
en los colectivos y que se estaba cristalizando en la revista £/ Afio Socioldgico,
pero también se posiciond en favor de “preservar la individualidad de la
conciencia, particularmente en las formas de actividad mas elevadas, es decir, en
la actividad intelectual” (p. 83). Lejos de inclinarse por alguna de las dos
categorias, Beer sintetizd su pensamiento en la reflexion sobre las multitudes
para entender como se entrecruzan las pasiones colectivas con los individuos
que cumplen una funcién de "agitadores”:

[...] cuando pasa a la accion el contagio del grito y del movimiento sacude
violentamente las conciencias en provecho de reacciones tan brutales como
simples, y puede transformar una barahinda o masa confusa de inofensivos
ciudadanos en una horda de salvajes. De ahi resulta que casi siempre los cabecillas
o dirigentes son desbordados y arrastrados mas lejos de lo que hubieran querido
en cuanto apelan a la movilizacién y actuacion de la multitud (Berr, 1953, p. 107). 1 55

El estudio por las multitudes y sus expresiones pasionales llamo la atencion de
un historiador que trabajaba el periodo medieval, Marc Bloch. Su interés por
abordar este fenomeno aumentd gracias a su experiencia como militar durante
la Primera Guerra Mundial, conflicto que lo inspir6 a escribir un articulo para la
Revista de Sintesis Historica sobre los falsos rumores (1921). El escrito tiene el
mérito de proponer que la informacion aparentemente falsa es legitima para ser
estudiada por los historiadores, propuesta contraria al positivismo de la época
que defendia un quehacer historiografico basado en documentos auténticos.
Bloch retomo el planteamiento sociologico de la causalidad para explicar estas
fuentes erroneas como consecuencia de condiciones que impactan en el
inconsciente colectivo. En este sentido, la guerra se convirti6 en un escenario
que detond una multiplicidad de reacciones mentales: miedo, desorientacion,
panico, nostalgia, entre otros. El autor evitd detenerse en esta explicacion y
reflexiond sobre los factores que incidieron en la detonacion de los rumores. El
primero es la memoria colectiva, concepto que recogié del socidlogo Maurice
Halbwachs para explicar el temor que los soldados alemanes sentian al
aproximarse a ciertas edificaciones, debido a que las asociaban con los
francotiradores de la guerra franco-prusiana de 1870. Dado que estos
personajes se mantuvieron presentes en el recuerdo colectivo de la poblacion
germana gracias a novelas, estampas, manuales militares y otros “motivos
literarios”, Bloch sefialé que esto producia “situaciones emocionales” y de

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

“representaciones” que sirvieron para preparar el inconsciente de la multitud
castrense (p. 189). El segundo factor corresponde a los individuos que
cumplieron una funcién similar a la de los "agitadores” de Berr: cocineros y
aprovisionadores ubicados detras de las lineas de combate, es decir,
especialistas cuyas actividades los hacian ponerse “en movimiento por caminos
y trincheras llevando conjuntamente con sus marmitas todo un conjunto de
falsas noticias, listas ya para ser nuevamente reelaboradas” (p. 195).

A partir de este articulo Bloch pudo acercarse a otros escenarios donde
abundaron falsos rumores, como los relativos a la creencia en el toque de los
reyes de Francia e Inglaterra para curar las escrofulas durante el medioevo vy
hasta inicios del siglo XIX. La prolongacion temporal de este fendmeno religioso
implic6 que este trabajo, publicado en 1924 bajo el titulo Los reyes
taumaturgos, se distanciara de un enfoque historico interesado en narrar la
trayectoria de los grandes lideres politicos. En su necesidad por interactuar con
los distintos actores sociales implicados en la curacion milagrosa, Bloch se
acogidé al concepto socioldgico de representacién colectiva, con el que debia
relacionar las creencias populares con la naturaleza sacralizada con la que se
asociaba al poder real. Asi como el campo de batalla de la Primera Guerra
mundial estaba impregnado de expresiones psicoldgicas comunes, el habitat
medieval propicié la aparicion de rumores, leyendas, supersticiones y otros
relatos que se implantaron en el inconsciente colectivo; de ahi que las 156
representaciones se expliquen por la asociacion de objetos o ideas en la mente
de los colectivos. Esta propuesta le permitié al historiador francés trabajar con el
término de “sentimiento publico” para comprender como la gente sabia que
“para hacer a un rey, y para hacerlo taumaturgo” se requeria de la consagracion
y el linaje, dos elementos “de las tradiciones del cristianismo y de las viejas ideas
paganas” (Bloch, 1924, p. 309).

Sin embargo, a pesar de que Bloch reflexiond sobre las formas que
permitieron a los creyentes confiar en la eficacia del toque real, no profundizé
en los especialistas encargados de esparcir noticias, tal como si lo hizo en el
articulo. Haciendo a un lado su naturaleza falsa o errénea, la circulacion de los
rumores de cuenta de las dinamicas sociales en las que las “relaciones que se
establecen entre sus distintos elementos soélo se establecen muy rara e
imperfectamente y nunca de forma directa, sino por intermediacion de algunos
individuos especializados” (Bloch, 1921, p. 195). Lo que en la Primera Guerra
Mundial eran los cocineros, en el medioevo eran los comerciantes, mendigos,
sacerdotes y cualquiera que viajara e interactuara con otros. La aparente falta de
atencion que Bloch le otorgd a los individuos, sobre las colectividades, hizo que
se le encasillara como un estudioso de “las representaciones mentales no
conscientes de los diversos grupos sociales” (Dosse, 1987, p. 83). Dicha
percepcion se reforzd con su obra titulada La sociedad Feudal (1968), en la que
problematizd sobre la atmosfera mental de la Edad Media, compuesta, de
manera general, por la “inestabilidad de sentimientos” y “sensibilidad ante las

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Garlos Enrique Torres Monroy

manifestaciones pretendidamente sobrenaturales” (p. 96). Si se presta atencion
a las caracteristicas de las fuentes con las que Bloch acuid estos conceptos,
resulta comprensible el enfoque sociolégico de su trabajo. La preocupacion de
las personas letradas por conocer el pasado y las dificultades que atravesaban
para informarse, por ejemplo, lo orill6 a volver al concepto de memoria
colectiva. Frente a una considerable produccion documental que evocaba a
personajes legendarios, como Atila el huno, el historiador pudo detectar un
“sintoma psicologico” de sobreproduccion de materiales falsos, que no sélo
impactd sobre la reconstruccion y alteracién de los sucesos pretéritos, sino que
también reveld la existencia de "falsarios y mitbmanos” que conocieron “una
excepcional prosperidad” (pp. 112, 113).

El acento que puso Marc Bloch por el estudio del inconsciente colectivo no
evitd que abordara, de manera superficial, a los individuos que jugaron un papel
central en la propagacion de rumores y con ello a la conformacion de los
sentimientos publicos de una época. Tanto el cocinero, como el mendigo y el
falsario se caracterizaron por su excepcionalidad frente a la multitud en la que
se desarrollaron, de ahi la importancia de observar a estos sujetos como
intermediarios entre los distintos grupos sociales, pero también como el
producto de su ingenio personal para convencerse a si mismos de su mensaje y
compartirlo con los demas. La naturaleza de la obra de Bloch, cuyas preguntas
solo pudieron responderse gracias a su dialogo con la sociologia, hicieron que 157
el andlisis de las singularidades careciera de sentido; era preferible centrar los
esfuerzos en los procesos de largo alcance temporal y en las comparaciones
entre distintos espacios con el fin de dar una explicacion global, que abarcara la
psicologia, pero también la economia, la sociedad y hasta la politica. Su vision,
no obstante, fue cuestionada por un colega y amigo suyo, Lucien Febvre.

De acuerdo con Burguiere, la revista Anales de Historia Economica y Social
tuvo como antecedente inmediato el claustro de la Universidad de Estrasburgo,
institucion ubicada en el territorio que los franceses recuperaron tras el fin de la
gran guerra. El ambiente universitario, caracterizado por un fuerte entusiasmo
intelectual, facilité la comunicacion entre los profesores de distintas disciplinas
sociales. Fue en los muros de esta universidad donde Bloch y Febvre entablaron
un dialogo con el socidlogo Maurice Halbwachs, el psicélogo Charles Blondel, el
gedgrafo Albert Demangedn y otros académicos que contribuirian con articulos
para la futura revista. La actitud de apertura por parte de ambos historiadores
contribuy6 a reforzar su distanciamiento con la perspectiva positivista de la
historia que favorecia su aislamiento para mantener su caracter cientifico. El
alejamiento de este enfoque, muy por el contrario, les proporcioné
herramientas para reforzar la cientificidad de la disciplina histérica, la cual ya no
se conformaria s6lo con narrar lo acontecido, sino que buscaria analizar,
explicar, relacionar y comparar los hechos humanos en todos sus ambitos. El
dialogo conceptual y metodoldgico que se entabld con las otras disciplinas

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

sociales no le restd identidad a la historia. En particular, Bloch procurd
distinguirse de algunos postulados de la sociologia:

Para Durkheim, las creencias compartidas aseguran, por su funcién
cognitiva, la cohesion de una sociedad. Proponen una vision del mundo, un
sistema de representaciones, que ordenan la sociedad. Para Bloch, las
creencias tienen un papel que perturba en la misma medida que confiere
estructura. Hacen resurgir todo un imaginario oculto [...] Tienen un poder
emocional que puede unir y reforzar el vinculo social, como pensaba
Durkheim, pero también instalar la angustia y su fuerza desintegradora
(Burguiéere, 2006, p. 48).

Por su parte, Lucien Febvre mantuvo lazos mas estrechos con la psicologia de
Charles Blondel, cuya propuesta para el estudio de la psique colectiva no podia
entenderse si se alejaba de la individualidad. Para tal efecto, empleo el término
de percepcion individual para definirlo como una “percepcion historica”, que
dependia de igual manera de los recuerdos personales, de la colectividad y de
una percepcion sensorial definida en funcion de la “toma de conocimiento mas
o menos explicita, a propodsito de impresiones visuales, tactiles o auditivas, del
conjunto de las cualidades sentibles, de las cuales la presencia de estas
impresiones implica la existencia en el objeto correspondiente” (Blondel, 1928, 158
p. 124). Sus didlogos con la sociologia y la antropologia, a partir de la nocién de
mentalidad primitiva propuesta por Lucien Levy-Bruhl, le permitié concebir que
entre las distintas sociedades se establecen percepciones diferentes, influidas
por su universo material y por las sensaciones que detonan. Respecto al caracter
temporal de las percepciones, Blondel utilizé el caso de Juana de Arco para
explicar sus efectos en un mundo que privilegiaba lo sobrenatural, con lo que
sostuvo que las percepciones colectivas “estan hechas no solamente de lo que
aportan las sensaciones, sino también vy, tal vez, sobre todo, de lo que las
representaciones colectivas les imponen” (p. 132).

Cobijado por esta perspectiva, Lucien Febvre se interes6 por hacer una
historia de individuos notables para abordar la colectividad de ciertas épocas.
En 1927 publicd una biografia de Martin Lutero, el monje agustino aleman que
le dio vida, aun sin pretenderlo, a movimientos de reforma cristiana que
después serian conocidos como protestantes. Ademas de indagar en los
aspectos personales de la vida de Lutero, Febvre exploré las convulsiones que
afectaban a la sociedad en la que creci6 el religioso. Bajo esta l6gica descubrio
que las ideas reformistas ya estaban presentes entre la poblacion germana,
descontenta por el dinero que debian darle al papa en Roma, y en la que estaba
surgiendo una generacion de burgueses que adquirieron “un sentimiento de
importancia social completamente nuevo, de dignidad también, de
independencia y de autonomia” (Febvre, 1927, p. 105).

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Garlos Enrique Torres Monroy

Si bien el enfoque propuesto por Febvre tenia cierto parecido con la dptica
de Bloch, basada en el interés por estudiar las atmosferas mentales y los
sentimientos colectivos de las sociedades, la inclinacion del primero por los
individuos entorpecié la conformacion de una propuesta de psicologia historica
unificada. De acuerdo con Francois Dosse, estos desacuerdos llegaron a
empanar a la revista Annales, en donde Febvre criticd el libro de La Sociedad
Feudal, por su exceso de abstraccion socioldgica y que, a su parecer, provoca
una ausencia casi total del individuo. No obstante, Dosse también considerd
que para Febvre el estudio del personaje no era mas que un pretexto para
examinar “el universo mental, lugar de encuentro entre las aspiraciones
individuales y colectivas” (p. 84). Mas alla de enfrascarse en las disputas
intelectuales de ambos historiadores, lo cierto es que sus enfoques
determinaron la forma en la que se acercaron a las distintas fuentes. En su
busqueda por estudiar el inconsciente colectivo medieval, Bloch abandond el
estudio profundo de los especialistas que cumplian un papel de intermediarios.
En cuanto a Febvre, la dificultad para acercarse a individuos anénimos, o que
aparecian de manera fugaz en las fuentes, lo obligd a estudiar personajes
notables de cuyas vidas podia encontrar mas informacion. Aunque su didlogo
con la psicologia colectiva de Blondel le permitio pensar la individualidad a
partir de la percepcion, su siguiente desafio consistiéo en preguntarse sobre las
maneras en que los sujetos de antafio percibian y sentian su mundo. 159

Durante los afos de la Segunda Guerra Mundial, en la que Bloch encontraria
la muerte, Febvre mantuvo su interés en la faceta psicoldgica de la historia y en
1942 publicé uno de sus libros mas renombrados, £/ problema de /a
incredulidad en el siglo XVI La religion de Rabelais. Una de las inquietudes de
esta obra fue la de sefalar el riesgo que suponia el anacronismo para la ciencia
historica, es decir, atribuirles caracteristicas, valores o inquietudes actuales a los
personajes del pasado que, como tales, nunca los tuvieron. Esta cuestion se
presenta con el protagonista del libro, Francois Rabelais, autor de las conocidas
novelas de Gargantua y Pantagruel, y que fue sefialado de librepensador por el
historiador Abel Lefranc a principios del siglo XX. La imposibilidad del ateismo
de Rabelais constituyd el argumento con el que Febvre operd el concepto de
utillaje mental, que hace referencia a los conceptos e ideas que los humanos
adquieren en determinadas épocas. En el caso del novelista, la creencia que
compartia respecto al alma, representada en la sangre, tenia efectos sobre las
sensibilidades de los creyentes en los ambitos del “sentido comun”, la
“imaginacion”, el “raciocinio” y la "memoria” (Febvre, 1942, p. 136).

Asi como Rabelais introdujo a sus gigantes grotescos dentro de un
escenario particular, Febvre colocd al novelista, y simpatizante del reformador
Erasmo de Rotterdam, por debajo de una atmosfera de sensaciones colectivas
que giraban en torno a lo sobrenatural. El hecho de que la iglesia gestionara la
vida publica y privada de las personas, desde el nacimiento hasta la muerte,

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

dificultaba que cualquier individuo desechara lo religioso de su utillaje mental. A
esto se suma el templo como generador de reacciones emotivas:

La Iglesia es ademas foco de noticias. En ella se conocen los acontecimientos de la
parroquia, bautismos, esponsales, matrimonios y muertes. Alli todos, pequefios o
grandes, santifican o conmemoran los actos mas solemnes, los recuerdos mas
preciosos de sus vidas o de las vidas de los demas. Y también en la Iglesia, en la
parroquia, se entera uno de lo mas importante de los acontecimientos publicos:
que se ha firmado la paz o que se ha declarado la guerra, que el rey salié victorioso
o derrotado, que ha tenido un hijo, que enferma, que muere...(p. 243).

Este escenario parroquial seria incomprensible sin la actuacién de los parrocos
en su papel de intermediadores, tal y como lo hicieron los cocineros que Bloch
analiz6. Lo que distingue a estos personajes es la funcién que, de manera
implicita, trataron de cumplir. Mientras que los militares difundieron falsos
rumores en un entorno de tensiones emocionales, los sacerdotes compartieron
informacién que contribuyé a la conformacion de un utillaje mental. En el caso
particular de Rabelais, su espacio emocional se extendid al convento en donde
se formd como tedlogo, por lo que su utillaje mental contdé con mas elementos
que le permitieron cuestionar la ortodoxia de la iglesia, pero no al grado de que
se percibiera como ateo. El analisis de las ideas de Rabelais le demostro a
Febvre que es posible examinar el “pensamiento expresado en el dominio 160
publico” (p. 172) gracias a especialistas que median a través de los diferentes
grupos sociales. Por lo tanto, se tiene que mirar a estos grandes individuos no
por su caracter de privilegio, sino por su excepcionalidad.

El enfoque de la psicologia histérica de Febvre, y su concepto de utillaje
mental, tuvo un eco minusculo entre los historiadores luego de terminada la
Segunda Guerra Mundial. La difusién del manuscrito que Bloch dej6 inconcluso,
mas el trabajo con la revista Annales, consumié el tiempo y la energia que
Lucien debia tener para formar a otros historiadores interesados por lo mental.
Un caso excepcional fue Robert Mandrou, quien abordé la historia de Francia
entre los siglos XVI y XVII en clave psicoldgica, es decir, a partir de lo sensorial.
Para sortear la dificultad que supone la captacion del utillaje mental, Mandrou
propuso el concepto de "hombre psiquico” para estudiar los sentidos humanos
y ubicarlos de acuerdo con la relevancia que les dieron las sociedades a travées
del tiempo. Asi pudo comprender como durante el alba de la modernidad el
sentido mas privilegiado era el oido pese a la difusion de la imprenta; las
narraciones orales, y por lo tanto auditivas, continuaron siendo el medio que
“alimenta pensamientos e imaginaciones” (Mandrou, 1961, p. 50).

Al hacer este ejercicio de desmenuzamiento, el historiador descubrid un
proceso de ejercitacion de los sentidos que podia llevar a la exacerbacién de los
impulsos. Esta condicion estaba directamente relacionada con el mundo
exterior, al que la gente de la época lo percibia como hostil. Al tomar en cuenta
la dimension espacial de este problema se pudo comprender como los vaivenes

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Garlos Enrique Torres Monroy

de la naturaleza actuaban sobre los sentidos: la noche para la vista y el oido; el
frio, para el tacto y las emanaciones, para el olor. Para Mandrou todos estos
fendmenos se incorporan a “un equipo sensorial esencialmente afectivo, se
ahaden deformaciones de una sensibilidad facilmente exasperada y facil de
extraviar en los campos insondables de lo imaginario” (p. 55). Bajo esta
propuesta se logré transitar del concepto de representacion colectiva, con el
que se podian explicar procesos de asimilacion y ordenacién del mundo a partir
de la vista, hacia uno mas operativo, el de percepcion, ya que permitia analizar
al resto de los sentidos.

Mandrou, al igual que Febvre, consider6 a los espacios creados por los
humanos para la comprension de las emociones colectivas. La parroquia fue,
por excelencia, el escenario mas representativo. Si bien ambos historiadores la
concibieron dicho espacio en términos de un “simbolo de comunidad” (Febvre,
1942, p. 243) o de “solidaridades fundamentales” (Mandrou, 1961, p. 89), la
contribucion de este Ultimo radica en que comprendid que las parroquias
garantizaron la estabilidad en las familias, lo que facilitd la vinculacion entre los
parrocos y los feligreses mas alla del ambito religioso. Esto explicaria la
participacion de los laicos en los asuntos parroquiales, incluso pese a las
restricciones eclesiasticas impuestas por el Concilio de Letran de 1123. Aunque
este trabajo solo abarcd siglo y medio, sus pesquisas mostraron que la
vinculacion entre la parroquia y los laicos, como un medio para gestionar las 161
solidaridades fundamentales, se extendié a lo largo de los siglos XVII y XVIIL
Esta manera de comprender la vida parroquial demostrd que las sensibilidades
pueden abordarse como fendbmenos de largo alcance temporal, lo que hace que
las convulsiones o las ideologias politicas ejerzan poco o nulo efecto sobre ellas.

El énfasis con el que Mandrou defini¢ al concepto de utillaje mental, en
términos de los recursos que las personas contaban para analizar, describir y
explicar sus “pensamientos y sentimientos” (p. 62) podria quedarse corto si se
presta atencion a la definicion que aporta Jacques Revel (1986), concebida a
partir del Iéxico, la sintaxis, la percepcion, la sensibilidad y los “habitos del
pensamiento” con los que se construye “la experiencia, tanto individual como
colectiva” (p. 689). Lo cierto es que tanto este concepto, como su empleo en la
psicologia historica no tuvo el eco que si tuvieron otras propuestas francesas,
como la perspectiva braudeliana. No obstante, lo expuesto con anterioridad
proporciona las bases para intentar acercarse a la historia de los evangélicos
pentecostales mexicanos desde sus sensibilidades y percepciones.

Hacia el utillaje mental del sujeto pentecostal
Para un lector poco familiarizado en temas religiosos quiza le parezca
inverosimil el actuar de estos personajes tan excéntricos, e incluso puede tomar

lo escrito sobre ellos como una representacion sobredimensionada elaborada
para desprestigiarlos. No obstante, sus practicas religiosas se enmarcaron en un

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

fendbmeno a escala global que ocurri6 a finales del siglo XVII y que se
intensifico a principios del siglo XX gracias a noticias sobre manifestaciones de
éxtasis colectiva relacionadas con el culto al Espiritu Santo. De esto da cuenta el
tedlogo Allan Anderson (2004) sobre multiples casos protagonizados por
diversos personajes de las iglesias protestantes. Uno de los mas Illamativos fue
el ministro escoses John Alexander Dowie quien, luego de una estancia en
Australia, se establecio en Estados Unidos y en la década de 1890 fundo el Zion
Tabernacle, un templo a las afuera de Chicago donde ofrecia servicios de
sanacion. El prestigio que alcanzé como taumaturgo le dio la legitimidad para
autoproclamarse como uno de los mensajeros que habia anunciado el profeta
biblico Malaquias y prohibié a sus seguidores el uso de medicamentos, asi
como el consumo de “carne de cerdo” (p. 46).

Aunque no hay conexiones entre Dowie y los taumaturgos pentecostales
mexicanos, todos compartieron la creencia en la sanacién corporal, a través de
la oracidn, gracias a la cosmovision sobre el Espiritu Santo que se manifiesta en
los llamados cultos de avivamiento, caracterizados por los impulsos extaticos de
sus participantes: gritos, llantos, convulsiones, danzas, aclamaciones en lenguas
extrafas, entre otros.Otras agrupaciones protestantes, como los metodistas,ya
habian incorporado a los avivamientos dentro de su liturgia, pero eran
contrarios al exceso de expresiones emocionales. Las tensiones generadas entre
los distintos liderazgos alrededor de este tema ocasionaron escisiones y 162
establecimiento de nuevos grupos, como la Iglesia Metodista Pentecostal de
Chile en 1907. Miguel Angel Mansilla (2013) sefiala que las reuniones de
avivamiento permitieron el surgimiento de figuras carismaticas fuera del cuerpo
de dirigentes. Asi le ocurrié a Nellie Laidlaw, una chilena de padres escoceses
que al recibir el bautismo del Espiritu Santo destacé como una lider que se gan6
la simpatia de ciertos creyentes por sus acciones: “entra en éxtasis y danzando
con los ojos cerrados y zigzagueando va donde alguna persona, la toma del
brazo y la lleva al altar y hablandoles en lengua o bien le entrega alguna
profecia” (p. 137). El acto de llevar a las personas al pulpito de las
congregaciones era para imponer sus manos sobre la cabeza de las personas y
orar con ellas a la vista del resto de los asistentes. Si bien Laidlaw no se coloco
algun titulo de apodstol o profetiza, a la manera que lo hicieron Dowie o Pérez
Gallardo, el hecho de que impusiera sus manos sobre el pastor Willis Hoover,
fundador de la Iglesia Metodista Pentecostal, la hizo ganarse la animadversiéon
de otros lideres protestantes, quienes iniciaron una pequeia pero enardecida
campana de desprestigio en la prensa, incluida la secular. Mansilla menciona
que el periodico chileno £/ Mercurio acuso a la mujer de entregarse a "actos de
fanatica exaltaciony pretender tener visiones, hacer curaciones, y de todo lo que
es usual en estas enfermedades mentales” (p. 140).

Los relatos de avivamiento también estuvieron presentes en los inicios del
pentecostalismo en México. De acuerdo con Manuel Gaxiola (1970), en 1914
una mujer llamada Romana Carvajal de Valenzuela llegé desde California hasta

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Garlos Enrique Torres Monroy

su natal Villa Aldama, Chihuahua, donde realiz6 un culto de avivamiento en el
que ella y sus familiares comenzaron a hablar en lenguas desconocidas. Entre
los invitados a la casa de los Carvajal destacd el ministro metodista Rubén
Ortega, quien recibio el bautismo del Espiritu Santo y se le invité a que dirigiera
a ese grupo. Luego de aceptar, en 1915 Romana lo llevo a El Paso para que
fuera ordenado pastor pentecostal. Durante los siguientes dos afos, la sefiora
de Valenzuela regresé a Estados Unidos, mientras que Ortega sirvid en ese
grupo hasta que “comenzoé a introducir practicas fanaticas y extremistas y al
poco tiempo perdié la mente y murié” (p. 6).

¢A qué se referia este autor con el fanatismo extremo del pastor Ortega?
Pregunta imposible de responder sin tomar en cuenta lo ya analizado sobre los
efectos que ocasionaba el bautismo del Espiritu Santo, por lo que es viable que
el otrora ministro metodista tuviera experiencias similares a las de Nellie
Laidlaw, pero que no pudo controlarlas ni canalizarlas a fin de ejercer un
liderazgo carismatico; por lo tanto, no alcanzo la notoriedad suficiente como
para ser vilipendiado por otros ministros evangélicos. Estos casos de pérdida de
mente por causa de la religiosidad pentecostal no fueron exclusivos de los
lideres, también hubo feligreses que lo experimentaron. Desde luego es dificil
encontrar relatos acerca de dichas experiencias en los periddicos pentecostales,
ya que su funcion fue la de atraer a nuevos adherentes, sustentar sus doctrinas
en los textos biblicos y, como en el caso de Luz y Restauracion, denunciar a la 163
competencia. No obstante, una pista se puede hallar en los expedientes
psiquiatricos de los pacientes diagnosticados por “delirio religioso”. De ello
habla someramente Andrés Rios Molina (2011) al estudiar a los mexicanos
repatriados de Estados Unidos que fueron a parar al manicomio de La
Castafieda, entre los cuales se encontraba Odon E. Se trataba de un potosino
que en 1908 llegd a Texas para trabajar en una mina, en donde unos
compaferos lo invitaron a una iglesia pentecostal en la que se cantaba y
danzaba hasta la extenuacion.Cuando fue repatriado y remitido a La Castafieda
“no paraba de cantar, bailar y saltar” (p. 380) sino hasta después de varias
semanas de encierro.

Al llevar a caboel ejercicio de recuperacion de estos casos individuales, que
se interconectarondentro del fendmeno religioso pentecostal, es posible fincar
las bases para la reconstruccion de sus utillajes mentales. Para Amilcar Carpio
Pérez (2017) el concepto acufiado por Lucien Febvre permite trazar el universo
mental de los individuos y las sociedades a partir del acercamiento a las
categorias de "la percepcién, la sensibilidad” y “el lenguaje” (p. 134). Con esta
propuesta se abre una ventana al estudio del utillaje mental de personajes que
carecen de amplias referencias en las fuentes histéricas, como es el caso del
"hombre de los milagros” y los otros lideres pentecostales, y las que hay sobre
ellos fueron escritas por otros que intentaron desacreditarlos. La creencia en el
bautismo del Espiritu Santo, los dones que éste otorgaba y los cultos de
avivamiento, que, bajo ciertos matices, sustentaron las acciones suigéneris de

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

estos dirigentes religiosos, dan razén de su sensibilidad, su percepcion y el
lenguaje que emplearon para la construcciéon de su utillaje mental.

El acercamiento a la sensibilidad por parte de Febvre, y retomado por su
discipulo Robert Mandrou, permitié comprender las actitudes mentales de los
seres humanos mediadas por sus sentidos: la vista, el olfato, el oido, el gusto y
el tacto. A Mandrou esto le permitié comprender como en determinadas épocas
habia sentidos que mas ejercitados que otros. Pensando en el amplio abanico
de agrupaciones protestantes que llegaron a México desde el ultimo cuarto del
siglo XIX, debid representar todo un desafio hacer que sus conversos mexicanos
gjercitaran el sentido de la vista para la lectura individual de la biblia, practica no
indispensable para el catolicismo. Por el contrario, la ejercitacion del oidoa
través de los himnos durante sus cultos, incluidos los de avivamiento, pudo
acarrear menos dificultades gracias a la practica catdlica de los coros. Dichas
suposiciones, que pueden matizarse en una investigacién posterior, constituyen
una ventana a los cambios, continuidades y entrecruces de las sensibilidades en
contextos de pluralidad religiosa.

En el caso de los pentecostales, esto puede observarse en la trayectoria de
Rubén Ortega. Antes de abandonar el metodismo para convertirse en ministro
pentecostal y haber perdido la mente, se sabe que fue un compositor de
himnos, lo cual aprendié durante su formacion en el Colegio Wesleyano de San
Luis Potosi, un seminario para la formacion de ministros de la Iglesia Metodista 164
Episcopal del Sur. En octubre de 1905 presencid un culto de avivamiento en la
capital potosina que duré mas de dos horas y en el que los “aleluyas y las
lagrimas de gozo eran vertidas por todos aquellos corazones que sentian la paz
de Dios" (£/ Evangelista Mexicano Ilustrado, 15 de octubre de 1905, p. 156).En
enero de ese mismo afho, participd en otro culto de avivamiento que durd
desde las 9:30 hasta la 13:30 horas debido a que “los 196 asistentes
manifestaban el deseo de seguir saboreando el manjar divino de la Palabra de
Dios"” (£/ Evangelista Mexicano Ilustrado, 1 de enero de 1905, p. 12). El tiempo
transcurrido de 1905 hasta su encuentro con Romana Carvajal, en el que es
factible que Ortega participara y dirigiera cultos de avivamiento, no sélo explica
su rapida adhesion a la doctrina pentecostal, sino también la sensibilidad
auditiva que ejercitd a través de los himnos que cantaba y de los llantos de los
feligreses. Se tratd de sensaciones que, desde luego, fueron controladas por las
autoridades eclesiasticas de la Iglesia Metodista Episcopal con el fin de evitar los
excesos emocionales y el surgimiento de figuras carismaticas, las cuales
abandonarian la formacion teoldgica, como la ofrecida en el Colegio Wesleyano,
para dirigir estas manifestaciones de éxtasis colectivo.

Otro de los sentidos ejercitados dentro del pentecostalismo es el tacto. Los
cultos de avivamiento y el bautismo del Espiritu Santo dieron entrada al uso del
cuerpo como un elemento esencial de su liturgia, tal como lo hizo Nellie
Laidlaw, de quien se dice que “sacaba de en medio alguna persona, la hacia
hincarse, le decia cosas que tenia en su corazon, le llamaba al arrepentimiento,

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Garlos Enrique Torres Monroy

le ponia las manos encima y oraba” (Mansilla, 2013, pp. 136, 137). El tacto
también fue empleado por el "hombre de los milagros” y sus ayudantes,
quienes imponian sus manos sobre los enfermos para sanarlos (Luz y
Restauracion, 1938, p. 4). En ambos casos la sensibilidad tactil permite
comprender el carisma pentecostal desde una doble via, ya que el lider requiere
del cuerpo de los fieles para legitimar que porta el don espiritual, en tanto que
estos ultimos reconocen el rol del taumaturgo como gestor del poder divino. La
funcion que tuvo la ejercitacion del tacto hizo que la imposicion de las manos
para orar y otras practicas corporales no fueran casos aislados y realizados por
lideres extravagantes. Para sustentar lo anterior se abordaran dos casos
acontecidos en México.

El primero ocurri6 en marzo de 1928 en Mexicali, territorio de la Baja
California, cuando el pastor pentecostal Encarnacion Meza solicitd a las
autoridades civiles la habilitacion de un inmueble para el culto publico. La
peticion no fue otorgada porque se mencioné que en el lugar se realizaban
"actos fanaticos repugnantes, en pugna con los mas elementales requisitos de
higiene, pues, presas de una especie de fervor espasmodico, [efectuan]
contorciones y se revuelcan muchas veces entrelazados hombres y mujeres; y
como tales individuos no se distinguen de por su limpieza y sobriedad, resulta
que sus reuniones vienen a ser verdaderos focos de infeccion” (DGG, 1928, f. 1).
El hecho de que se reportara la asistencia de personas “escrofulosas vy 165
tuberculosas” (f. 3) fue razon suficiente para clausurar la propiedad. Pese a que
el pastor y sus feligreses escribieron una carta de protesta, argumentando que
sus cultos tenian como base “la moral y el orden” (f. 4), es muy factible que en
aquel sitio se hayan realizado servicios de avivamiento y sanaciones. Bajo la
Optica del funcionario, o la persona que atestigué lo acontecido, quien
desconocia la religiosidad pentecostal, resulta comprensible su reaccién
repulsiva, expresada en aquellas palabras. Desde la perspectiva de estos
evangélicos se trataba de una practica acorde con su doctrina, la cual implicaba
la imposicion de manos sobre personas enfermas, pero que no supieron como o
no quisieron dar una mayor explicaciéon a las autoridades; por lo que se
desconoce si este ministro rechazaba o aceptaba el uso de medicamentos.

El segundo caso sucedid en mayo de 1940 en el municipio de Bacum,
Sonora, donde su presidente municipal envid una carta a la Secretaria de
Gobernacién para denunciar que Guadalupe L. Rodriguez, ministro de la Iglesia
Independiente Mision Bethel, era un “amago para la vida de los adeptos”. Su
preocupacion se debia a que el lider religioso queria “curar a sus enfermos por
medio de oraciones y prohibiéndoles terminantemente el uso de medicinas que
los médicos les recetan, con prejuicio naturalmente del paciente”. Ademas,
sefalaron que sus actos religiosos eran “ridiculos y escandalosos, pues se
concretan a llorar publicamente” (DGG, 1940, f.10). El asunto termind con una
resolucion del gobernador Anselmo Macias, en la que indicaba que aquella
“secta” fomentaba el “escandalo publico dado que el ritual no es precisamente

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

de un dominio espiritual sino tiende directamente a un censurable
charlatanismo meédico” (f. 12). Aunque no aparece de manera explicita es
probable que el ministro pentecostal también impusiera las manos para realizar
las sanaciones, practica que ligada con los cultos de avivamiento; caracteristicas
que desde luego fueron desconocidas por las autoridades sonorenses, lo que
explica su interpretacion relacionada con la charlataneria. Ambos casos abren
una ventana a las maneras en que el cuerpo enfermo, que requeria de oraciones
en vez de medicinas, fue percibido por la mayoria de la comunidad pentecostal
de aquella época.

Aunque se mencionan como categorias separadas, la percepcién y la
sensibilidad estan interconectadas gracias a los cambios en las actitudes
mentales y a los efectos que éstas ejercen sobre el cuerpo. José Pedro Barran
(2015) estudio las alteraciones en las sensibilidades dentro del proceso de
modernizacion en Uruguay. Mediante el empleo de los términos opuestos
barbaro/civilizado Barran analizé el rol que cumplieron los médicos a finales del
siglo XIX como actores que comenzaron a dirigir las conductas colectivas
relativas a la salud, lo cual se comprende gracias a una transformacion en la
sensibilidad civilizada que exalt6 la salud corporal y se apartd del “monacal y
medieval desprecio del cuerpo por asiento del pecado, y la gozosa suciedad del
cuerpo “"barbaro”™ (p. 246). A este desarrollo modernizador a nivel global se
unieron los protestantes, quienes desde finales del siglo XVIII ya entrelazaban la 166
salud corporal y la espiritual. Carlos Olivier Toledo (2015), encontr6 que los
evangélicos metodistas concebian al cuerpo como el espacio del pecador
restaurado, por lo que promovieron medidas para la conservacién de la salud,
como la dieta vegetariana, a fin de que los mexicanos fueran "adquiriendo
habitos propios para la longevidad”(p. 67).Si a esto se suma la obra médica que
los metodistas realizaron en el pais, con el establecimiento de sanatorios y la
formacién de personal sanitario, se puede comprender su postura con respecto
a la sanacion milagrosa que promovia el pentecostalismo:

El milagro de sanar fue maravilloso, pero el poder ilimitado de tomar el arte de
curar, como existe ahora, y ponerlo a los pies de Cristo para que sea consagrado a
la curacion de las naciones, es aun mas maravilloso [..] Apelamos a nuestros
hermanos que creen en las curaciones de la fe, a reconsiderar su posicién. Ellos
aceptan gozosamente, como nosotros, la libertad de la libre y continua
proclamacion del Evangelio. Se regocijan al comprender que son colaboradores
inteligentes con Dios en sus curaciones. Entonces ;por qué deben rehusar la
libertad y el poder que el Sefior ahora les ofrece para comprobar el Evangelio por
la curacién de los enfermos, libre incesante e inteligentemente? (£/ Abogado
Cristiano, 7 de noviembre de 1918, p. 718).

Aun cuando no aparecen referencias acerca de algun lider o agrupacion

pentecostal a los cuales desprestigiar, quiza por considerarlos irrelevantes, el
escrito anterior reflejo la actituddel colectivo metodistafrente a la medicina

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Garlos Enrique Torres Monroy

modera como la instancia legitima para el alivio de los cuerpos enfermos.
Siguiendo a Barran, esto explicaria la asociacion del mal con el cuerpo
debilitado y antihigiénico que percibieron ciertos actores seculares y, como en
este caso, religiosos. El proceso de modernizacién, por lo tanto, construyé una
sensibilidad en la que “la salud fue equiparada con el poder sobre el cuerpo, es
decir, con el cuerpo al servicio de una vida laboriosa y larga” (2015, p. 249).
Dentro de esta perspectiva no es extrafiar quefiguras pentecostales como los
apo6stoles Saulo y Silas, con su particular apariencia e higiene, fueran
representativos de una “sensibilidad barbara” que escandalizé a los propios
evangélicos, lo que explicaria el por qué el ministro Nava buscé desprestigiarlos
por medio del corte de sus barbas. Pese a su radicalidad, lo cierto es que
formaron parte de un colectivo mayor de pentecostales que no aceptaron la
intervencion de médicos ni de medicinas, lo que hacia que todos ellos fueran
representantes de esa sensibilidad barbara que la modernidad pretendia
suprimir.

Ahora bien, para comprender cobmo aquellos pentecostales percibieron al
cuerpo enfermo se requiere voltear a los planteamientos de Charles Blondel,
quien concibié a la percepcion como un componente mental con el que se
relacionaban las experiencias de los individuos, o mejor dicho en sus palabras:
“percibir siempre es identificar” (1928, p. 120). Bajo este modelo, la experiencia
que los pentecostales adquirieron durante su asistencia y participacion en cultos 167
de avivamiento hizo que percibieran a las oraciones de sanacion como eficaces.
Estos individuos transitaron por un proceso inicial de identificacion de algo
desconocido, las practicas del pentecostalismo, para luego terminar por
reconocerlas y aceptarlas. En esta atmodsfera de sensibilidades y éxtasis
colectivo, en donde lo percibido se explicaba en términos de manifestaciones
de origen sobrenatural, el empleo de medicamentos carecia de funcion alguna.
La eficacia de la oracidon para curar el cuerpo se registr6 en decenas de
testimonios publicados en publicaciones pentecostales, como el siguiente que
recogié Miguel Angel Mansilla:

Como en el afio de 1913 cogi una afeccién en la vejiga, la cual me postro de tal
manera que los doctores me indicaron como Unico tratamiento hospitalizarme
para operarme. Pero una sefiora evangélica me hablaba con insistencia que en su
iglesia se hacian maravillas con la imposicion de manos en el nombre de Jesus [...]
Una vez entrado en la iglesia no me di cuenta de cdmo mi ser cambid, pues no
senti ningun dolor, pero me quedé extasiado cuando ante el cuadro que se me
presento, pues era la primera vez que habia visto manifestaciones tan extrafas [...]
el pastor Umafa llamo a los que sentian enfermos que se arrodillaban alrededor
del altar. Yo fui uno de ellos [...] Me conmovio la fervorosa oracion del pastor y mi
cuerpo se estremecio. Al terminar la oracion se acercé a mi [...] Al extender sus
manos sobre mi cabeza antes que tocaran, cayd sobre mi cabeza como un hielo
que penetraba en mi cabeza [...] Después de sentir esa extrafa cosa, vino sobre mi
un gran bochorno en todo mi cuerpo y un sudor a mi frente, y a la parte enferma

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

un gran ardor, el que fue disminuyendo paulatinamente hasta desaparecer por
completo (2013, pp. 196-197).

Lo destacable en este relato no se limita a la incorporacion de elementos ya
analizados, como el fervor colectivo o la imposicion de manos para orar,
también muestra que la sanacién se vinculaba con la ausencia del dolor
corporal. Si bien esta persona no contd con experiencias previas que le
permitieran ejercitar sus sentidos y reconocer la eficacia del bautismo del
Espiritu Santo y las sanaciones, percibié la eficacia del pentecostalismo gracias a
otro elemento abordado por Blondel, la “vida afectiva” que pudo observar en
aquel culto. De acuerdo con el psicologo “los estados afectivos se viven en el
seno de grupos mas o menos bien delimitados, en el interior de los cuales
ejercen una accion contagiosa mas o menos intensa”, por lo que requieren de
“un medio social que se les adapte y que estén hechos no solamente de lo que
significan para nosotros, sino también de lo que son para otros y de la acogida
que reciben” (1928, p. 170).Si se enmarca a este medio social dentro de la
constante busqueda de los individuos para obtener salud, resulta comprensible
el contagio afectivoexperimentado por los enfermos que acudian a un lider
pentecostal, quien al orar expresaba una preocupacion genuina por su
bienestar.Los desahuciados percibian a los avivamientos, los himnos, los llantos
y a las oraciones como elementos que podian operar en su favor, aunque solo 168
sirvieran para olvidarse de los sintomas de dolor.

Estas condiciones ayudaron a que los ministros pentecostales percibieran a
la sanacion en dos esferas: lafisica y la espiritual. Mientras que en la primera se
buscaba aliviar los malestares que impedian la realizacién de las actividades
cotidianas, la segunda se interesaba en acercar a los individuos con la
divinidad,a fin de que ésta pudiera ocuparse de igual manera del alma y del
cuerpo. Esta percepcion sobre el cuerpo también es visible en los testimonios
de sanacion:

Mi vida fue llena de pecado y sufrimiento [...] hasta que un hermano me anuncio
que Jesucristo murié por mis culpas, y también supe que llevd mis enfermedades
en su cruenta cruz; después de resistir un poco al llamado de Dios, mi Sefior me
condujo a una casita humilde, donde escuché un nuevo llamamiento de Dios. No
pude resistir esta vez, y perdond mis pecados [...] Habia padecido por 15 afios de
un tumor en el vientre [...] Pero EL me san¢; EL arrancé sin dolor y en un momento
el tumor, que tan infeliz me hacia; pues no podia hacer afanosa mis quehaceres
domésticos, ni caminar mucho sin después de tener que postrarme en la cama [...]
Mi esposo y yo éramos perdidos en el vicio de la bebida, pero ahora somos nuevas
criaturas; las cosa viejas han pasaron; he aqui todas son hechas nuevas, 2
[Corintios] 5:17 (Luz y Restauracion, 1933, p. 4).

La distincion entre la sanacion fisica y la espiritual siguié prevaleciendo en el
pentecostalismo a lo largo del siglo XX, lo cual atestigué el antropdlogo Carlos

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Garlos Enrique Torres Monroy

Garma Navarro (2004) durante sus recorridos etnograficos por iglesias en la
Ciudad de México, en donde encontré la relacion entre oracion y fe, elementos
que deben estar presentes en el creyente “para llegar a dominar su situacién de
malestar” (p. 124).

En cuanto al lenguaje como tercera categoria del utillaje mental, Blondel
sefala que es mediante el vocabulario que las percepciones se transmiten,
gracias al hecho de que los individuos reciben la “lengua de la colectividad” de
la que forman parte (1928, p. 121). En el caso del pentecostalismo, sus
integrantes adquieren un lenguaje al que nutren con elementos de la narrativa
biblica, el cual aprenden de los sermones, los himnos, periddicos o por contacto
con otros miembros de la agrupacion. Al final del testimonio anterior se observa
una referencia biblica que ayuddé a la mujer a percibir su condicion previa a las
sanaciones que afirmo experimentar. Su inclusion, pese a que pudo omitirse y
no afectar al resto de la trama, tiene sentido en la medida que interioriz6é esos
recursos narrativos y los expreso en un espacio en donde serian significativos. El
lenguaje con recursos biblicos también formé parte de aquella persona que le
habld de Jesucristo y las enfermedades que llevd en “su cruenta cruz”. Lo mismo
puede observarse en el caso de la sefiora evangélica chilena que hablaba con
insistencia sobre la imposicién de manos.

El empleo de palabras de origen biblico en el lenguaje de los creyentes
pentecostalesfacilito el despliegue de sus percepciones y sensibilidades, las 169
cuales usaron como un recurso para convencer a otros de unirse a su credo.No
obstante, la aparente libertad habla, presente en los testimonios de sanacion,
esconde el control que podian ejercer los ministros al gestionar quién podia
ejercer la palabra. El pastor Axel Anderson expuso las razones para este
proceder debido a la gran cantidad de personas que pedian hablar durante los
cultos. Frente a esta cuestion, decidié otorgarle la palabra a quien fuera
“conocido como testigo de arrepentimiento”y reservarse el derecho a quienes
desconocia, aun si éstos presentaban “credenciales que ostentan titulos
brillantes a su favor” (Luz y Restauracion, 1934, p. 4). Otro dirigente pentecostal
que control6 a sus seguidores fue Miguel Garcia, el sustituto de Rubén Ortega,
quien buscaba que los cultos de avivamientos tuvieran cierto orden, si una
persona se excedia “no vacilaba en callarlo en el acto” (Gaxiola, 1970, p. 7).

Conclusiones

Mediante el analisis somero de estas categorias, que bien podrian abordarse
por separado y conmayor detalle en investigaciones posteriores, se aclaran los
motivos que llevaron al "hombre de los milagros” y a las otras figuras del
pentecostalismo radical a actuar como lo hicieron. Su utillaje mental se
compuso de la sensibilidad que adquirieron al ejercitar los sentidos del oido y el
tacto en los cultos de avivamiento; de la percepcion experimentada frente al
fendmeno de la sanacién milagrosa, al que tuvieron que identificar y reconocer

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

como eficaz; y del lenguaje que emplearon para comunicar sus percepciones y
convencer a otros de que realizaban milagros. Este modelo también puede
aplicarse para el resto del colectivo pentecostal, que compartié las mismas
experiencias, incluso la de convencer a otros de sus creencias. La diferencia con
Ricardo Pérez Gallardo y los otros sanadoresradico en que debieron lidiar para
conservar su carisma frente a quienes buscaban desprestigiar sus actividades.

Estudiar al pentecostalismo desde un enfoque que entrelazoé a la psicologia
y a la historia permitié observar los origenes multifocales de este fendmeno
religioso alrededor del mundo. Las practicas compartidas por individuos y
agrupaciones que no tuvieron contacto directo entre si se explican, en buena
medida, por la basta produccion y circulacion de publicaciones periddicas
pentecostales, que dan cuenta de una cultura impresa a la espera de estudios
mas profundos. El acercamiento a esta prensa evangélica abrié un panorama a
los rasgos que vincularon a pentecostales con otras protestantes, como los
metodistas, con el cual se puede entablar un debate con los planteamientos que
defienden la ruptura del pentecostalismo con el resto del protestantismo. Al
respecto, la ruta que propone la psicologia histérica es el estudio de las
sensibilidades y la vida afectiva que produjeron los cultos de avivamiento.

El acercamiento a través de la sensibilidad de sujetos poco conocidos, como
lo fueron los protagonistas de esta historia, permiti¢ insertarlos en un marco
temporal y espacial en el que el Estado mexicano buscé normar las conductas y 170
comportamientos relacionados con la salud. En contra-parte, el “hombre de los
milagros”, el Nifio Fidencio, Teresa Urrea o los espiritistas marianos, fueron los
representantes de una sensibilidad “barbara”, que en términos de Barran,
compitio con la sensibilidad civilizada que promovia el Estado y las instituciones
religiosas, como las iglesias evangélicas que criticaban a quienes negaban el
empleo de medicinas. Una psicologia historica del espiritismo y el fidencismo
aportaria un conocimiento mayor al universo mental de sus integrantes, tanto a
creyentes como a los especialistas que debian convencerse y convencer a los
demas de sus poderes taumaturgicos.

REFERENCIAS

Anderson, A. (2004). £/ pentecostalismo. El cristianismo carismatico mundial.
Madrid, Espafna: Akal, 2007.

Barran, J. P. (2015). Historia de la sensibilidad en el Uruguay. Montevideo,
Uruguay: Ediciones de la Banda Oriental.

Berr, H. (1953). La sintesis en historia: su relacion con la sintesis general. Ciudad
de México, México, Uteha, 1962.

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Garlos Enrique Torres Monroy

Bloch, M. (1921). Reflexiones de un historiador acerca de los bulos surgidos
durante la guerra. En Historia e Historiadores (pp. 175-197). Madrid, Espafa:
Akal, 2015.

Bloch, M. (1924). Los reyes taumaturgos. Ciudad de México, México: Fondo de
Cultura Econdmica, 2017.

Bloch, M. (1968). La sociedad feudal Madrid, Espafia: Akal, 2017.

Blondel, C. (1928). Introduccion a la Psicologia Colectiva. Buenos Aires,
Argentina: Ediciones Troquel, 1966.

Burguiere, A. (2006). La escuela de los Annales. Una historia intelectual. Valencia,
Espana: PUV, 2009.

Cantén, M. (2001). La razon hechizada. Teorias antropologicas de la religion.
Barcelona, Espafa: Ariel, 2009.

Carpio Pérez, A. (2017). La historia y su interlocucion con la psicologia en los
albores del siglo XX: un acercamiento. En J. S. Sanchez Hernandez, J.
Mendoza Garcia y G. O. Moncada (Coords.), Psicologia, cultura y educacion
(pp. 107-139). Ciudad de México, México: Universidad Pedagdgica Nacional.

De la Luz Garcia, D. J. (2010). £/ movimiento pentecostal en México. La Iglesia de
Dios, 1926-17948. Ciudad de México, México: La Editorial Manda.

Dosse, F. (1987). La historia en migajas. De Annales a la “nueva historia”. Ciudad
de México, México: Universidad Iberoamericana.

Farfan Morales, O. (2007). El Nifio Fidencio y los curanderos fidencistas en 171
Nuevo Ledn. En J. L. Ramirez Torres (Comp.), Enfermedad y religion. Un
Juego de miradas sobre el vinculo de la metafora entre los morbido y lo
religioso (pp. 185-209). Estado de México, México: UAEM.

Febvre, L. (1927). Martin Lutero, un destino. Ciudad de México, México: Fondo
de Cultura Econdmica, 1972.

Febvre, L. (1942). £/ problema de la incredulidad en el siglo XVI La religion de
Rabelais. Madrid, Espafa: Akal, 2012.

Fernandez Christlieb, P. (2006). £/ concepto de psicologia colectiva. Ciudad de
México, México: UNAM.

Garma Navarro, C. (2004). Buscando el espiritu. Pentecostalismo en Iztapalapa y
la ciudad de México. Ciudad de México, México: UAM-I, Plaza y Valdés.

Gaxiola, M. (1970). La serpiente y la paloma. Analisis del crecimiento de la Iglesia
Apostdlica de la Fe en Cristo Jesus de México. California, Estados Unidos:
William Carey Library.

Mandrou, R. (1961). Introduccion a la Francia moderna (1500-1640). Ensayo de
psicologia historica. Ciudad de México, México: Uteha, 1962.

Mansilla, M. A. (2013). La cruz y la esperanza. La cultura del pentecostalismo
chileno en la primera mitad del siglo XXCiudad de México, México: La
Editorial Manda, CIALC-UNAM, Universidad Arturo Prat.

Mehl, R. (1966). Tratado de sociologia del protestantismo. Madrid, Espafa:
Studium, 1974.

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)



Utillaje mental, un concepto para el estudio...

Olivier Toledo, C. (2015). Afanadores del templo. El imaginario médico
metodista en torno al cuerpo y la salud en México (1884-1920). En C. Olivier,
M. L Jacobo y C. Mondragén (Coords.), Cuerpo y protestantismo.
Perspectivas Heterodoxas en América Latina (pp. 39-67). Ciudad de México,
México: CIALC-UNAM.

Revel, J. (1986). Utillaje mental. En A. Burguiere (Dir.), Diccionario de Ciencias
Historicas (pp. 689-670). Madrid, Espafia: Akal, 1996.

Rios Molina, A. (2011). La psicosis del repatriado. De los campos agricolas en
Estados Unidos al Manicomio de La Castafieda en la Ciudad de México,
1920-1944. Mexican Studies/Estudios Mexicanos, 27 (2), pp. 361-384.

Vanderwood, P. (2004). Juan soldado. Violador, asesino, martir y santo. Ciudad
de México, México: COLSAN, COLEF, COLMICH, 2008.

Weber, M. (1981). Sociologia de /a religion. Buenos Aires, Argentina: La Pléyade.

REFERENCIAS HEMEROGRAFICAS

Cultos de avivamiento. (15 de enero de 1901). £/ Evangelista Mexicano Ilustrado,
XXVIIL (2), p. 12.

:Debemos permitir que cualquiera, siendo o no ministro, del Evangelio, dirija la 172
palabra en nuestras congregaciones? (septiembre de 1934). Luz y
Restauracion, (9), p. 4.

El don de sanidades. (enero de 1936). Luz y Restauracion, (1), pp. 6, 7.

El hombre de los milagros. (abril de 1938). Luz y Restauracion, (1), p. 4.

Muy buen principio. (15 de octubre de 1905). £/ Evangelista Mexicano Ilustrado,
XXVII (20), p. 156.

Obra médica. (7 de noviembre de 1918). £/ Abogado Cristiano, XLII (45), p. 718.

Testimonio. (octubre de 1933). Luz y Restauracion, (7), p. 4.

REFERENCIAS DE ARCHIVO

DGG. (1928). Solicita permiso para la apertura de un templo denominado
"PENTECOSTES", en la Colonia Zaragoza. (caja 21, folder 2/344(30)5, f. 1-28).
Archivo General de la Nacion.

DGG. (1940). MISION BETHEL. Bacum, Son. (caja 24, folder 2/343(22) /2, f. 1-13).
Archivo General de la Nacion.

Coher |
Este trabajo estd sujeto a una licencia internacional Creative Commons Attribution 4.0

Revista SOMEPSO Vol.6, nim.1, enero-junio (2021)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

