Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022) ISSN 2448-7317

ESCRIBIR ES PONER EL CUERPO,
POESIA DE MUJERES DURANTE LAS DICTADURAS

* k¥

WRITING IS PUTTING THE BODY,
POETRY OF WOMEN DURING THE DICTATORSHIPS

Sandra lvette Gonzalez Ruiz'

Seccidn: Articulos
Recibido: 30/05/2022
Aceptado: 17/06/2022
Publicado: 11/07/2022

Resumen

En el presente texto abordo la escritura de las mujeres durante la dictadura teniendo
como eje central el cuerpo y la idea de que las mujeres escribimos con y desde el
cuerpo. La poesia escrita por mujeres desde los distintos cautiverios de las
dictaduras fue una estrategia politica para recuperar la palabra y el cuerpo, nombrar
la violencia y las diversas historias y situaciones de las mujeres. Reviso la nocion
“poner el cuerpo” pensada desde la organizacion de las mujeres y feministas y sus
implicaciones en la escritura para rearmar el “territorio poético”.

Palabras Clave: escritura de mujeres, cuerpo, dictadura.

Abstract

In this text I talk about the writing of women during the dictatorship, having the
body as the main axis and the idea that women write with and from the body. The
poetry written by women from the different captivities of the dictatorships was a
political strategy to recover the word and the body, to name violence and the diverse
stories and situations of women. I review the notion "poner el cuerpo” thought from
the organization of women and feminists and its implications in writing to rearm the
"territorio poético".

Key words: women writing, body, dictatorship

' Profesora de la Facultad de Estudios Superiores Acatlan. Correo electrénico: san27gon@gmail.com



mailto:san27gon@gmail.com

Sandra Ivette Gonzdlez Ruiz

Escribir en dictadura

Durante el 2018 mantuve entrevistas, dialogos, charlas de café y pasillos con
mujeres que escribieron durante las dictaduras en Chile y Argentina; uno de mis
propodsitos era comprender por qué y como las mujeres escribieron en mitad de
una época de terror y violencia, incluyendo violencia politica sexual y las distintas
caras de la violencia de género contra las mujeres. Mis entrevistas se extendieron
a activistas, sobrevivientes, narradoras y editoras quienes, desde el sur, me
hicieron entender las particularidades de la produccidn poética de las mujeres y
la importancia de la escritura para recuperar y renombrar el cuerpo y los cuerpos
histéricamente violentados.

Escribir poesia durante las dictaduras fue una estrategia politica para
recuperar la palabra y de alguna forma el cuerpo?. Las mujeres escribieron poesia
desde diversos espacios y plantearon formas distintas y disidentes de escribir y
poetizar. Detonaron elementos asignados tradicionalmente a la literatura
femenina y politizaron, desde la poesia, los espacios domésticos y privados
conformados como cautiverios. En medio del terror y de una violencia que
pretendia despedazar incluso estas formas estéticas, crearon. A lo largo de las
diferentes entrevistas que realicé y de las charlas informales las poetas me
contaron lo que implicé y significo la poesia para ellas: una estrategia para 137
recuperar la voz, escribir o volver a escribir implicé “sacar la voz" desde lo
recondito donde habia sido obligada a permanecer, rearmarse y, por supuesto,
rearticularse con otras personas. La poesia escrita por mujeres durante la
dictadura compone una memoria carnal, afectiva, emocional y activa, no sélo es
un testimonio.

Desde la dicotomia cartesiana y la vision patriarcal y biologicista, la division y
jerarquizacién mente-cuerpo ha asociado a los varones a la razén y racionalidad,
mientras las mujeres han estado ligadas al cuerpo y su “inestabilidad”,
“irracionalidad”, a los afectos y emociones (Beauvoir, 1995). La escritura para las
mujeres es un territorio disputado y recuperado, con diferentes aristas,
dependiendo de su situacién concreta en el mundo en relacién con los vectores
género, raza, clase, orientacion sexual, etnia, etc. El cuerpo ha sido uno de los
temas centrales en la critica y reflexion feminista; ha sido resignificado vy
reconceptualizado para entenderlo, entre otras cosas, como soporte de la
experiencia de las mujeres, no como dato biolégico, sino como experiencia
historica, politica y cultura. Para entender al cuerpo de manera compleja.

Los cuerpos de las mujeres diversas, leidos en el marco de las sociedades
patriarcales, capitalista, colonialistas y cisheteronormadas, han sido campo de

2 Agradezco, profundamente, las ensefianzas de Francesca Gargallo quien me acompafé en todo
mi proceso de investigacién sobre este tema y me ayud6 a mirar a la poesia como accién,
estratégica y practica politica de las mujeres. Escribir poesia es hacer algo con el dolor, con las
heridas y con la violencia que vivimos. Francesca siempre viva y libre.

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Lscribir es poner el cuerpo...

disputa, territorio donde se materializa la guerra (Segato, 2016); han sido
vulnerabilizados, marcados, estigmatizados, disciplinados, objetualizados vy, si,
asesinados y desechados. También han sido objeto de violencia epistémica al
definirlos, conceptualizarlos y narrarlos desde formas homogéneas y desde
visiones eurocentradas y androcéntricas. Son muchas las investigadoras que han
abonado a entender la trama de opresiones, las relaciones estructurales, sociales,
economicas, politicas y culturales que sostiene la violencia de género contra las
mujeres y el lugar del cuerpo en ello como objeto de dicha violencia (Segato,
2016; Lagarde 2014; Castafieda, Ravelo y Pérez, 2013).

Uno de los grandes aportes de los feminismos comunitarios es pensar al
cuerpo como territorio politico y pensar la expropiacion del cuerpo de las mujeres
ligado a los procesos de conquista y colonizacion y al mismo tiempo la
reapropiacion del cuerpo estaria vinculada a la defensa de la tierra, los territorios
y la importancia de las interdependencias interespecies. Como explica Dorotea
Gomez Grijalva (2012), asumir al cuerpo como territorio politico implica pensarlo
como histérico y no solo biolégico "y en consecuencia asumir que ha sido
nombrado y construido a partir de ideologias, discursos e ideas que han
justificado su opresion, explotacion, su sometimiento, su enajenacion y su
devaluacion. Desde esa cuenta reconozco a mi cuerpo como un territorio con
historia, memoria y conocimientos” (p. 7).

Lo que me interesa reconocer en esta disertacion es como se viven estos 138
procesos desde la poesia escrita por mujeres. Algo muy interesantes es que las
poetas chilenas que escribieron durante las dictaduras manejaban la nocion de
territorio poético como una forma de recuperar el cuerpo, ellas estaban muy
vinculadas a los movimientos feministas y la organizacion de las mujeres contra
la dictadura pinochetista y reformularon la manera de entender la poesia. Durante
las dictaduras las mujeres escribieron en la clandestinidad, en los Centros de
Secuestro, Tortura y Exterminio, desde las carceles, las poblaciones en resistencia.
Hay registro de poesia escrita por mujeres militantes que permanecen en calidad
de desaparecidas. Las niflas se organizaron en circulos de escritura para hacer
poesia. Una de las particularidades de este corpus diverso, heterogéneo y
transgresor es la relacion, representacion y configuracion del cuerpo en la
escritura. En esta poesia se reconfigura la nocion de cuerpo en relacion a la tortura
y la desaparicidn forzada, la poesia fue el primer registro sobre ello; aparecen los
cuerpos de las mujeres, se nombra la histérica violencia contra ellas, se habla de
violacion y violencia sexual; aparecen los cuerpo desaparecidos, se nombra desde
el dolor y la resistencia; aparecen los cuerpos violentados y castigados, los
cuerpos rebeldes, el goce, el placer, la herida, el amor entre mujeres; también
aparecen las disputas sobre las maneras de nombrar el cuerpo, nuevas metaforas
desde la fuerza, la rebeldia y las posibilidades que hicieron que esta generaciéon
reventara la idea y concepto de poesia femenina, asociada a estandares y
parametros de escritura impuestos desde la mirada masculina. Es en esa época
cuando surge también la critica literaria feminista.

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Sandra Ivette Gonzdlez Ruiz

La poeta argentina Laura Klein (en entrevista, julio 2018) me explicé que
durante las dictaduras hubo una fragmentacion de todo, también en la poesia, lo
que se estaba viviendo en dictadura sobrepasaba cualquier tipo de compresion,
pero no sobrepasaba el contacto, algo que la poesia permitid generar. Claro, la
poesia es contacto, es la forma de contactar con lo que se estaba sintiendo. En
los momentos mas abrumadores, mas dolorosos, de mayor violencia, la escritura
poética es una forma de contactar con el cuerpo, con lo colectivo, es “el contacto
a tierra”, lo que vuelve anclar al sentido; eso esta muy presente en la escritura en
los centros clandestinos de tortura, un cautiverio de violencia brutal y sin
embargo se escribe poesia, se contacta con la vida.

Uno de mis primeros encuentros fue con la escritora Nora Strijelevich (en
entrevista, marzo 2017), durante la dictadura se enfrentd a la experiencia del
secuestro y mas tarde a la del exilio. Ella me cont6 que lo primero que empezé a
escribir en sus cuadernos durante la época de la dictadura fue poesia, la narrativa
pudo articularla hasta 1982, por que la poesia ayuda a hablar de algo para lo que
no se encuentran palabras, la poesia te pone adentro del lenguaje y te vincula
con las emociones. La poesia te cambia el ritmo, el tiempo y permite los quiebres:
“Yo siento que si empiezo a ponerlo en papel lo saco de mi, la angustia que traigo
en la garganta se va de la mano al papel” y resalta que la escritura fue vital.
Nuevamente aparece la idea de la poesia como parte de un proceso de sanacion
del trauma y el dolor, de la elaboracion de la experiencia y la idea de la escritura 1 39
como practica vital para las mujeres. La poesia aparece aqui como
profundamente politica, como la encarnaciéon de aquel enunciado feminista lo
personal es politico; la poesia fue una experiencia vital, es decir una forma de vivir
y sobrevivir, no era un entretenimiento, un privilegio, algo que se hace en los
“tiempos libres” o solo por placer. “Hay algo en la palabra”, dice Strijelevich, “que
tiene que ver con el alivio psiquico, las mujeres tenemos mucha necesidad de eso
porque no nos escuchan, no nos entienden”. Ademas, esa experiencia vital de la
poesia también tiene que ver con recuperar un “yo”, una voz propia, frente a las
medidas aplicadas por la dictadura que, dice Strejilevich, experiment6 con la
condicion humana, aisl6 a la gente e implementd un proceso de
despersonalizacién radical, “torturarte hasta que no te queda otra cosa mas que
un grito” y es en la poesia donde ese grito encontrd su lugar.

Cuando volvi del sur visité enseguida a Francesca Gargallo, una de mis tutoras
de tesis y guia, chamana y maestra en todo este proceso; estaba ansiosa de
platicarle todo lo que me habia pasado y lo que me contaron las mujeres con las
que pude dialogar. En ese encuentro dialogamos mucho sobre la escritura de las
mujeres y las ensefianzas del movimiento feminista chileno contra la dictadura.
Yo planeaba iniciar mi trabajo de investigacion con un capitulo sobre la violencia
politica sexual y la violencia de género que vivieron las mujeres; Fran me dijo algo
como: ;Por qué iniciar por la violencia, si inicias por la violencia parece que somos
victimas y por eso escribimos? Pero no es asi, somos poetas por eso escribimos,
la escritura es una accién, como en otras ocasiones ese dialogo transformé mi

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Lscribir es poner el cuerpo...

mirada sobre la poesia. Escribir es una accién, la poesia fue, también, una
estrategia politica de las mujeres para denunciar, testimoniar, recuperar la voz, la
palabra y letra histéricamente negadas. Escribir es hacer algo con el dolor y las
heridas. Renombrar y resignificar el mundo. Recuperar el cuerpo.

Una de las experiencias mas ricas y conmovedoras que vivi durante mi
estancia de investigacion en Chile fue mi encuentro con la poeta Heddy Navarro,
en Niebla, Valdivia. Tenia un especial interés en esta poeta por su historia
personal, en México me encontré su poema “Proclama 1", del libro Poemas
insurrectos (1988), un poema donde Navarro hace confluir la militancia politica
desde el cuerpo de mujer, como en una suerte de mensaje contra la muerte hace
un llamado a la huelga y a la organizacién a partir de la insubordinacion de los
afectos:

Me declaro ingobernable

y establezco mi propio gobierno

Inicio un paro indefinido

y que el pais reviente de basura

esperando mis escobas.

Soy mujer de flor en pecho

y hasta que se desplomen los muros de esta carcel
Me declaro

termita, abeja asesina y marabunta 140
y agarrense los pantalones

las faldas ya estan echadas.

(Navarro, 1988, p.11).

En el poema Navarro conforma metaforas relacionadas a la fuerza, la
organizaciéon y los animales, algo no comun en la poesia llamada femenina; como
otras Heddy Navarro estaba construyendo otra manera de hacer poesia, ella lo
hace desde la insurreccion de la palabra y el cuerpo. Heddy estuvo detenida
desaparecida por 15 dias, enfrenté el exilio y otras violencias, la escritura, como
me conto, le ayudo a rearmar su voz.

Escribir y poner el cuerpo

"Escribir con el cuerpo”, como lo planted Woolf y se
propone Hélene Cixous, es sélo el principio. Tenemos
que reescribir el mundo.

Ursula K. LeGuin

“;Como reescribimos el mundo cuando ‘las herramientas del amo nunca
desmontan la casa del amo’'?”, se pregunta Gabriela Jauregui (2018) en su texto
"Herramientas desobedientes”, aludiendo a la famosa idea de la poeta y teorica
feminista Audre Lorde. Jauregui renuncia a la imagen de que una mujer
escribiendo es igual a una mujer tomando dictado o a una mujer muerta,

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Sandra Ivette Gonzdlez Ruiz

silenciada, encajuelada, descuartizada y se pregunta ;como contamos nuestra
insubordinacion?, hace entonces un recuento de los diferentes métodos que han
utilizado las mujeres para “cuidar y defender su lengua” como a su territorio,

pienso en esa mujer que cosia quilts, cobijas con mensajes encriptados en sus
disefios para comunicar mensajes en el ferrocarril subterraneo de esclavos, o en las
mujeres que todavia hoy en paises del oriente medio y lejano tejen tapetes con
mensajes en los nudos. (Jauregui, 2018, p. 91).

Hay una historia o mejor dicho historias diversas de mujeres que han
emprendido luchas por recuperar, rearmar, rearticular sus voces, su palabra, su
lenguaje. Muchas mujeres han sido silenciadas, es cierto, muchas no tuvieron y
no pudieron construirse las herramientas necesarias para nombrar, decir y hablar
de su dolor. Personalmente pienso en mi abuela Roberta, una bruja oaxaquena
que a los 59 afos se desmayé en la cocina de su casa, fue cuando descubrimos
el tumor que ya le traspasaba la espalda, mi abuela murié de un cancer de mama
qgue no pudo nombrar, porque no pudo parar, no pudo dejar de sostener. Brenda
Lozano (en Jauregui, 2018) recupera en su texto "“No a dénde va, sino de dénde
viene” la historia de la menor de trece afios que se suicidé luego de que la
violaron y dejo escrito en su cuerpo los nombres de quienes la abusaron. Utilizé
su cuerpo para ser escuchada. No es una sorpresa reconocer que incluso entre
nosotras hay voces que son mas escuchadas que otras, hay voces que no 141
importan. Vuelvo a pensar en las veces que recorri los ex centros de tortura y
exterminio; en Londres 38, en Santiago, me hablaron de la poesia que las y los
detenidos escribian en las paredes; vuelvo a pensar en las mujeres que escribieron
en los centros clandestinos y pasaron su poesia a sus compaferas cuando sabian
que iban a ser asesinadas, en las maneras en que fue “vital” que esa poesia saliera
viva. Somos parte de la historia del silenciamiento, no nos anunciamos alin como
mujeres que pueden escribir o que escriben libremente porque otras no pueden
hacerlo; hace un tiempo entre compaferas hablabamos de las cientos de poetas
que deben estar ahi, escribiendo y que nunca podremos leer o de las que dejaron
de escribir porque les dijeron que no podian.

Somos parte de la historia del silenciamiento, como lo somos de las multiples
formas de romperlo, de poner y reapropiarse del cuerpo y del cuerpo-palabra.
Después de leer el texto de Ursula K. LeGuin (1992) y la lectura que Gabriela (2018)
hace de este en 7sunami, entiendo que ambas exploran los procesos de escritura
de las mujeres, sus contextos, las formas, los lugares en los que escriben; Ursula
habla de lugares “invadidos” sin posibilidades de un cuarto propio por los
“deberes” de las escritoras (la maternidad, el trabajo de reproduccién, trabajo
doméstico, afectivo, de cuidado, etc.), de las condiciones en las que tienen que
escribir y que las obliga a dejar de lado o en segundo término la escritura. Ursula
problematiza también la idea de la “incompatibilidad” entre ser madre y ser
artista. Mientras Jauregui, situada desde México, habla de condiciones de
violencia, represion, censura, para la escritura de mujeres; todo eso me hace me

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Lscribir es poner el cuerpo...

hace volver a mirar esos textos que ya estan escritos a partir de las entrevistas
con las poetas, escritoras, editoras y sobrevivientes, sobre sus procesos de
escritura durante la dictadura, punto donde puse el acento y del que salieron
varias anécdotas relacionadas con las formas particulares de violencia a las que
se enfrentaron, a sus condiciones dentro del campo literario, a la vida en las
poblaciones, en la clandestinidad y en la carcel y claro la vida con sus compafieros,
como madres y en sus otros oficios: una letra marcada por la violencia, el
cautiverio, también por la maternidad, el trabajo de cuidado, de reproduccién,
afectivo, por su deseo y amor hacia otras mujeres, etc.

Son variados los analisis a propdsito del control, disciplinamiento y despojo
de nuestros cuerpos como parte indispensable para entender el capitalismo
patriarcal colonial. Como reconoce Silvia Federici (2016), por ejemplo, la caceria
de brujas, la degradacién de las mujeres, la invisibilizacion de nuestros saberes,
experiencias, legados, junto con el cercamiento de tierras y la colonizacion fue
parte indispensable para el proceso de acumulacién originaria. “En la lengua del
feminicidio”, escribe Rita Segato (2016, p.47), "cuerpo femenino también significa
territorio y su etimologia es tan arcaica como recientes son sus transformaciones".
Segato profundiza en la violacién como acto domesticador y de apropiacion del
territorio por el grupo vencedor, y sobre cdbmo en estas nuevas formas de la
guerra, en la esfera de la paraestatalidad, la violencia sexual contra las mujeres ha
dejado de ser un efecto colateral de la guerra para convertirse en un objetivo 142
estratégico y hasta fundamental. Es en los cuerpos de las mujeres vy
particularmente de las empobrecidas, mestizas, racializadas, donde se inscribe y
donde se desarrolla la guerra. Ante estos procesos, me parece fundamental volver
a la importancia de construir una memoria de las histéricas estrategias de
sobrevivencia de las mujeres a la violencia, y es ahi donde el abanico es bastante
amplio, es importante historizar las estrategias creativas, la poesia, como parte de
la reflexion por recuperar, sanar, comprender el cuerpo/palabra como territorio.
La feminista comunitaria territorial Lorena Cabnal habla del cuerpo-territorio pues
reconoce que es sobre los cuerpos donde se han construido las opresiones por
las disputas de los pueblos y territorios. Cuerpos que han sido también objeto de
despojos y saqueos. Desde nuestras distintas posiciones histéricas y sociales
nuestros cuerpos llevan las marcas del despojo, la opresion, el disciplinamiento
férreo. Escribir y habitar desde un cuerpo en guerra, como me dijo la poeta
chilena Malu Urriola (en entrevista, Santiago, marzo 2018), pasa por otras disputas
simbdlicas y materiales de la palabra. La expropiacion de nuestros cuerpos como
la expropiacién de la tierra, implica también una expropiacion de saberes,
palabras, un universo de representacion. En nuestros cuerpos se inscribe la
memoria de las violencias personales y colectivas. Me parece que esa es una de
las bases mas importantes por la que los feminismos parten de pensar desde el
cuerpo, vuelvo a Pizarnik con su poema: que tu cuerpo sea siempre un amado
espacio de revelaciones. Las mujeres escribimos con y desde el cuerpo.

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Sandra Ivette Gonzdlez Ruiz

Poner el cuerpo

La investigadora Alejandra Restrepo (2016), para su analisis de la genealogia
feminista como metodologia de investigacion, revisa las dos vertientes que el
feminismo ha retomado de la propuesta foucaultiana, por un lado, la relaciéon
cuerpo-historia; “el cuerpo impregnado de historia”; para el feminismo el cuerpo
es el territorio donde se encarna la experiencia historizada. Los feminismos han
buscado trazar, complejizar y representar la trama de la violencia que se anuda
en nuestros cuerpos, asi como disputar otras formas de representar y pensar el
cuerpo “de mujer” asumiendo la categoria “mujer” como variable, social y
culturalmente construida; desde la marginalidad de los cuerpos, las opacidades,
desde cuerpos-otros que proponen formas diversas de entender el clasico cuerpo
asociado a las mujeres, ahi la experiencia de las compafieras trans ha sido vital.
Desde el arte, la accion politica en las calles, la literatura y la movilizacion social
también se ha disociado la trama patriarcal constituida sobre nuestros cuerpos
para desbordarla y reelaborarla.

Poner el cuerpo es un enunciado para hablar de las diversas acciones que
hicieron las mujeres organizadas y feministas, desde mi punto de vista escribir
poesia fue parte de este poner el cuerpo. No esta solo la historia de los cuerpos
torturados, apresados, exiliados, desaparecidos o quiza porque esta esa historia 143
estan también la de las diversas formas de poner el cuerpo y desde el movimiento
feminista y de mujeres las formas de desarticular y reinventar ese cuerpo
expuesto que se rebela. Andrea Giunta (2018) da algunos apuntes sobre esta
nocion de poner el cuerpo a partir del analisis de la obra de la artista uruguaya
Nelbia Romero quien trabajo durante la dictadura y de su entrevista personal al
historiador del arte Gabriel Peluffo Linari. Poner el cuerpo fue una consigna que
se cargd de sentido hacia finales de los aflos sesenta por la resistencia de los y
las manifestantes ante los ataques de la policia, y la intervencién de artistas y sus
formas de representar la resistencia urbana. Hay una resignificacion poderosa que
se gesta durante los setenta a proposito de la dictadura sobre la frase poner el
cuerpo, en un momento de cuerpos perseguidos las madres de Plaza de Mayo
pusieron el cuerpo dando rondas que, por supuesto, descolocaban el cerco
impuesto por la dictadura y politizaban la maternidad en el espacio publico;
también aparecen las protestas de mujeres en Chile y sus variadas formas de
reapropiarse de la calle, del barrio, de intervenir instituciones. Para mi la poesia
es parte de esta forma de resignificar el poner el cuerpo, por los riesgos que
implicaba escribir sobre la violencia durante las dictaduras, pero también por las
formas de intervenir, mover, descolocar y en algunos casos reventar las formas
tradicionales de representar el cuerpo y pensar la palabra de las mujeres. Como
seflala Andrea Giunta (2018), la época de las dictaduras se conecta con una
reflexion, comprension y representacion distinta del cuerpo femenino,
conformada en diferentes paises latinoamericanos a partir del movimiento

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Lscribir es poner el cuerpo...

feminista desde los afios sesenta, formas que buscaban sefalar la tortura y las
diversas formas de disiciplinamiento ejerrcidas sobre el cuerpo de mujer (y los
cuerpos feminizados), hubo:

Una compresion distinta del cuerpo femenino, entendido como espacio de
expresion de una subjetividad en disidencia respecto a los lugares socialmente
normalizados. Las representaciones del arte y del activismo feminista interrogaron
las claves del disciplinamiento del cuerpo femenino cuya contracara era el
disciplinamiento masculino. (Giunta, 2018, p. 13).

Ejemplos hay varios, entre ellos: la foto de Julieta Kirkwood siendo apresada,
de las mujeres embestidas por los guanacos o vestidas de negro con los ojos
cerrados, esos cuerpos agrupados y protestando desde el movimiento de mujeres
y feminista desafiaba la |6gica dictatorial patriarcal. En la poesia se siente también
esa reapropiacion del cuerpo.

Desde el antiguo testamento la mujer es tentacion y pecado: es la metafora general
de aquello que debe controlarse, reglamentarse, ordenarse. A ello se han dedicado
los mas sofisticados mecanismos sociales, politicos y culturales. En cierto punto, el
control del cuerpo femenino réplica el control social de los cuerpos en general.
(Giunta, 2018, p. 14).

:Como y de qué forma la poesia escrita por mujeres contribuyo en fisurar esto, 144
como lo hizo desde el cautiverio? Pensar que el patriarcado/capitalista/colonial
también construye subjetividades, que el proyecto disciplinador, moralizador y
autoritario de las dictaduras estuvo también enfocado en moldear subjetividades
y anular otras formas posibles de ser y sentir, se puede entedner a la poesia como
una manera de defenderse de estos procesos y de imaginar y ensayar otras
formas posibles de vivir. La poesia disputa la subjetividad, es decir: la forma de
pensarnos, sentirnos y de representarnos personal y colectivamente en el mundo.
Por eso pensar en la poesia y en el lenguaje y en la apuesta de estas poetas por
romper patrones, la tradicion, el canon y el lenguaje patriarcal es tan importante,
porque implica construir otras miradas sobre “lo femenino”, sobre el ser mujer,
otras hablas, otros imaginarios, otros afectos, otra memoria. Desde los aportes
del feminismo de la diferencia, pero también desde los aportes de los feminismos
del sur, comunitarios e indigenas hemos resignificado y reivindicado que las
mujeres escribimos con, desde y poniendo el cuerpo.

Como ha expuesto Barbara Sutton en diferentes trabajos, entre ellos, “Poner
el Cuerpo: Women's Embodiment and Political Resistance in Argentina” (2007),
“poner el cuerpo” como practica politica ha sido resignificada por los
movimientos de mujeres y feministas. Para la autora, las mujeres definen “poner
el cuerpo” en términos de colectivo, de protesta colectiva, pero también en sus
practicas diarias de resistencia. Esto genera nuevas subjetividades encarnadas
que desafian los modos hegemonicos de encarnacidon de la feminidad (Sutton,

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Sandra Ivette Gonzdlez Ruiz

2007). Como ocurrid en los setentas y ochentas, los movimientos de mujeres y
feministas, sus cuerpos ocupando las calles, sus cuerpos como soportes artisticos
de obras contraculturales y antidictatoriales y las diferentes practicas que se
gestaron para sostener la vida como la olla comun, los talleres literarios, los
circulos de autoconciencia, etc.,, generaron subjetividades contrapuestas a la
exaltada por los estados dictatoriales. En ese sentido, los cuerpos de las mujeres
no cuentan solo la historia del sufrimiento y sometimiento, como dice Barbara
Sutton (2007), también cuentan las historias de las diferentes practicas de
resistencia y, como diria Patricia Castafieda, incluso mas alla de la resistencia,
practicas de trasgresion.

Poner el cuerpo, evoca la dimension corporal de la resistencia politica:

“Poner el cuerpo” means not just to talk, think, or desire but to be really present and
involved; to put the whole (embodied) being into action, to be committed to a social
cause, and to assume the bodily risks, work, and demands of such a commitment.
Poner el cuerpo is part of the vocabulary of resistance in Argentina, and implies the
importance of material bodies in the transformation of social relations and history?.
(Sutton, 2007, p. 130).

Los sesenta y setenta fueron el escenario histérico politico del
reconocimiento de las mujeres en la militancia activa, los terrorismos de Estado 145
fueron el escenario de la organizacién politica de las mujeres en todos y desde
todos los espacios de la vida social. Estas practicas cambiaron las formas de
pensar los vinculos, las relaciones sociales, la historia y el propio cuerpo. Para mi,
la produccion poética de las mujeres esta fuertemente vinculada a este proceso.
Cabe resaltar que la autora no traduce al inglés el término poner el cuerpo,
encuentra que, como expresion de la resistencia de los movimientos sociales en
Argentina, es intraducible, porque rebasa los posibles significados: “poner el
cuerpo en la linea” y “dar el cuerpo”. Sutton resalta también cémo las activistas
sobrevivientes a las dictaduras, que llevan en el cuerpo las marcas de las
violencias experimentadas, aportan a la critica y reflexiones actuales, ella lo
enmarca en la crisis socioecondmica experimentada por la Argentina en el 2003,
pero también incluye sus aportaciones en las luchas por el aborto legal. La
presencia de estas mujeres en las calles también produce cambios en las practicas
politicas de los movimientos de mujeres y feministas y de los movimientos
sociales (Sutton, 2007). Cuerpos que quisieron ser desaparecidos, eliminados se
han consolidado como parte necesaria, vital incluso, de la resistencia politica en
Argentina, como es el relevante caso de las Madres de Plaza de Mayo. Como dice

3 Poner el cuerpo no solo significa hablar, pensar o desear, sino estar realmente presente e
involucrada; poner todo el ser (encarnado) en accion, estar comprometida con una causa social,
y asumir los riesgos corporales, el trabajo y las demandas de tal compromiso. Poner el cuerpo es
parte del vocabulario de resistencia en Argentina e implica la importancia de los ‘cuerpos
materiales’ en la trasformacién de las relaciones sociales y la historia (Traduccién propia).

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Lscribir es poner el cuerpo...

la autora, las mujeres han puesto el cuerpo en las luchas contra las injusticias
sociales a lo largo no solo de la historia argentina sino de la latinoamericana. Y
desde ahi, se acepte o no, se visibilice o no, han transformado no solo las practicas
de resistencia, si no las formas de entender lo politico. Como explica Sutton:

Many other women in Argentina have engaged in multiple practices of embodied
political resistance. They contradict gendered stereotypes by actively participating in
mass mobilizations, taking on roles that require bodily strength and courage, and
adopting rebellious demeanors in their protests, chants, and slogans. As Nora
Cortiflas reminds us, a sizable number of the people disappeared by the dictatorship
were women. Many of them were activists involved in social change projects, some
of them in armed organizations. Survivors' testimonies highlight the bodily
risks.entailed in political activism during the dictatorship and the sexualized torture
endured by the disappeared women. They also show how some of the contradictions
activist women encountered were grounded in sexist constructions of the female
body, both by the military and in leftist groups®. (Sutton, 2007, p. 150).

A modo de cierre

La expresion “poner el cuerpo” adquiere otro sentido cuando hablamos de
cuerpos de mujeres imbuidos de significados tradicionalmente femeninos:
pasividad, quietud, no violentos, poner el cuerpo implica entonces interrumpir los 146
discursos tradicionales, encarnar otras formas de ser mujer (Sutton, 2007). Los
periodos dictatoriales fueron épocas de violencia extrema contra los cuerpos,
sobre los cuerpos, como parte de una apuesta por des-encarnar, por anular
personas, por hacer desaparecer. Las mujeres, con siglos de historia de represion
sobre sus cuerpos, encarnaron la resistencia, la trasgresion y la transformacion;
pusieron el cuerpo en las calles y articularon formas de pensar el cuerpo ausente.
No es extrafio entonces que uno de los principales tépicos de la poesia escrita
por mujeres durante las dictaduras sea el cuerpo y que de la reflexion de las
mujeres creadoras saliera la idea de recuperar, también, el cuerpo poético.
Pienso en un poema escrito por Ana Maria Ponce en algun momento entre
julio de 1977 y febrero de 1978 durante su secuestro en la Escuela de Mecanica
de la Armada y que pudo conocerse gracias a que su compaifera Graciela Daleo

4 Muchas otras mujeres en Argentina se han comprometido con multiples practicas de resistencia
politica encarnada. Contradicen los estereotipos de género participando activamente en
movilizaciones masivas, asumiendo roles que requieren fuerza corporal y coraje, y adoptando
comportamientos rebeldes en sus protestas, cantos y consignas. Como nos recuerda Nora
Cortifas, un considerable nimero de las personas desaparecidas por la dictadura fueron mujeres.
Muchas de ellas eran activistas involucradas en proyectos de cambio social, algunas de ellas en
organizaciones armadas. Los testimonios de las sobrevivientes destacan los riesgos corporales
implicados en el activismo politico durante la dictadura y la tortura sexual contra las mujeres
desaparecidas. Ellos también mostrar como algunas de las contradicciones que encontraron las
mujeres activistas fueron basado en construcciones sexistas del cuerpo femenino, tanto por parte
de los militares como de las organizaciones de izquierda (traduccion propia).

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Sandra Ivette Gonzdlez Ruiz

saco los poemas, Ana Maria permanece desaparecida. En el poema, la escritura
hace posible que el cuerpo se expanda, salga del encierro y se quede en la
memoria de las cosas, de las calles, de las personas.

Nada puede detenerme,

he quedado detras de las paredes,

caminando siempre,

dejando en la calle mi marca indestructible.

Y mientras mi sombra pasa, lentamente,

me van reconociendo los arboles, las veredas, la gente.
Ya nada puede desprender mi alma de las cosas,
quedd enraizada en los rostros, en las manos ajenas,
en los ojos dolidos,

simplemente quedd mi huella de dolor. Y alguien, espera...
(Ponce, 2011, p. 76)

Territorio y cuerpo poético

En 1987 durante el Primer Congreso Internacional de Literatura Femenina
realizado en Santiago de Chile, bajo dictadura, las poetas hablaron de un
concepto: territorio poético. Un grupo de poetas, narradoras y criticas literarias
se reunieron en un convento (el Unico lugar que consiguieron) a dialogar por 147
primera vez sobre la escritura de las mujeres en el Chile azotado por el terrorismo
de Estado. Al encuentro llegaron exiliadas inmersas en didlogos con los
feminismos en Meéxico, Estados Unidos y Europa; Chile llevaba ya un tiempo
intenso de protesta callejera organizada por el movimiento de mujeres y el
movimiento feminista, Julieta Kirkwood habia muerto ya y habia dejado un
legado importante sobre la situacion de las mujeres en los partidos politicos, en
el feminismo, en la historia. Las escritoras habian ya manifestado de formas
diversas, en revistas y en actos publicos, su descontento ante las desigualdades
imperantes en el campo literario, aln entre los poetas de las resistencias. En ese
sentido, uno de los planteamientos transversales a todas las discusiones
generadas en el congreso fue la importancia de construir un territorio poético
propio y recuperar el cuerpo poético de las mujeres, silenciado e higienizado
historicamente.

Territorio poético donde son convocados y conjurados todos los males de una
sociedad opresora y oprimida, signada y resignada bajo las formas dominantes,
lenguaje polivalente que se erige ante un poder que exige ser cuestionado. La
escritora es la hablante critica, denunciadora elocuente de los castigos infligidos a
una mayoria marginada, ausente de intercambio mercantil y del lujoso coqueteo
intelectual utilizado por los sistemas de comunicacién. (en Berenguer, 1993).

Como enuncia Andrea Giunta (2018) durante las dictaduras existid también
despojo de la cultura, de la palabra, ante eso la respuesta de las chilenas fue

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Lscribir es poner el cuerpo...

intentar rearmar esa palabra y para poetas como Carmen Berenguer, eso no
implicaba volver a lo anterior sino conformar una poesia-otra que rompiera con
lo tradicionalmente asignado a la literatura de mujeres y con el canon y tradicion
patriarcal. Las poetas dejaron pistas sobre cOmo rearmar ese territorio, algo que
hoy estamos haciendo: construir una tradicion propia de la literatura escrita por
mujeres, hacer relecturas de obras y recuperar voces poéticas y literarias excluidas
e ignoradas dentro de la historia de la literatura. Reconocer el despojo del cuerpo
de las mujeres y reconocer que construir un lenguaje distinto, disidente al
masculino es una de las formas de recuperar también el cuerpo (poético).
Posicionarse desde la historia de saqueo y pensar la colonialidad en Chile y
América Latina y nombrarla en la poesia. Esta reconstruccion no implica solo
conformar una tradicion poética de mujeres para mujeres, sino problematizar los
vacios, silencios y opacidades en la historia de la literatura; conformar un territorio
en el que las poetas puedan dialogar con quienes les precedieron desde, también,
su busqueda por recuperar la voz y en ese mismo plano, rearmar un territorio
poético de la poesia escrita por mujeres debe incluir a todas las poetas, a las que
escriben desde los margenes y la periferia y a quienes escribieron desde distintos
cautiverios o desde distintas zonas de resistencia, es fundamental reconocer la
diversidad de las situaciones y que la escritura implico cosas distintas para ellas,
pero fue un aliciente de algo, una forma abrir candados, varios simbdlicos y
algunos materiales. La escritura fue una forma de poner el cuerpo y de poner en 148
ella el cuerpo.

Otra vez viene a mi cabeza Ana Maria Ponce: “Para que la voz no se calle
nunca, / para que las manos no se entumezcan, / para que los ojos vean siempre
la luz, / necesito sentarme a escribir” (Ponce, 2011, 16).

REFERENCIAS

Beauvoir, S. (1995). £/ sequndo sexo, Vol. I: Los hechos y los mitos. Ediciones Siglo
Veinte.

Berenguer, C. y otras, (1990). £scribir en los bordes: Congreso Internacional de
Literatura Femenina Latinoamericana. Cuarto Propio

Castafieda, P., Ravelo, P. y Pérez, T. (2013). Feminicidio y violencia de género en
México: omisiones del Estado y exigencia civil de justicia. [ztapalapa Revista
de Ciencias Sociales y Humanidades, 74(34), 11-39.

Federici, S. (2016). Caliban y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulacion originaria.
Tinta Limon.

Giunta, Andrea, (2018). Feminismo y arte latinoamericano. Siglo XXI.

Gomez, D. (2012). Mi cuerpo es un territorio politico. Brecha Lésbica.

Gonzalez, S. (2021). Cuerpo, violencia y transgresion. Constelaciones de mujeres
que escribieron poesia durante las dictaduras en Chile y Argentina [Tesis

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)



Sandra Ivette Gonzdlez Ruiz

doctoral]. México: Programa de Posgrado en Estudios Latinoamericanos,
UNAM.

Jauregui, G. (2018). 7sunami, Sexto Piso.

LeGuin, U. K. (1992). La hija de la pescadora. Debate Feminista (pp.3-31).
https://tinyurl.com/43xaymnk

Navarro, H. (1988). Poemas insurrectos. Santiago. Literatura Alternativa.

Ponce, A. M., (2011). Poemas. Presidencia de la Nacién.

Segato, R. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficante de suefios.

Sutton, B. (2007). Poner el Cuerpo: Women'’s Embodiment and Political Resistance
in Argentina. Latin American Politics and Societ 493), 129-162.
https://tinyurl.com/24fej6jf

(ec) T

Este trabajo esta sujeto a una licencia internacional Creative Commons Attribution 4.0

149

Revista SOMEPSO Vol.7, nim.1, enero-junio (2022)


https://tinyurl.com/43xaymnk
https://tinyurl.com/24fej6jf
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

